Dekolonisierung der Mission?
Zur kritisch-konstruktiven Aufarbeitung des kolonialen
Erbes
der EMW-Mitgliedswerke

Ein Impulspapier des Theologischen Ausschusses der EMW

Inhalt

Dekolonisierung der Mission!? - Zu Aufgabe und Ziel des Impulspapiers........ 2
1. Kirchliche Erinnerungskultur im Kontext der Postmigrationsgesellschaft:

EINE RETLEXION weiieieiecte ettt e e e aaee s 3
2. TheologiSChE RETLEXION wuvvvviiiiieciteee e 4
2.1 ProblemSTELUNG ..ot 4
2.2 Okumenische Grundlage und theologische ViSion ......oeeeeeveeeceveenenn. 5
2.3. Restitution, Umkehr und Gerechtigkeit ....ccovveeeeeviiiviiiieiiieeeeeeeeeirieeee, 8
3. Praktische Herausforderungen und Handlungsimpulse .......cccccevveeeenneee. 10
3.1 Dekolonisierung als 6ffentlichkeitswirksame Strategie........cccoeuuneeen. 11
3.2 Herausforderungen und Aufgaben fUr die Bildungsarbeit..................... 11
3.3 Herausforderungen und Aufgabe fur eine wissenschaftliche
Aufarbeitung der Missions- und Kolonialgeschichte.....coooeeeeeeeeieieeiiecennnee. 12
3.4 Restitution von Artefakten und SammUlUNGEN.....ccoovvevvvveiiieciiiiireee, 13
3.5 Strukturelle Herausforderungen fur Mission heute: Partizipation ....... 14
4. Empfehlungen fUr die Weiterarbeit im Raum der EMW.........cccooevieernneee. 15
4.1 Digitalisierung und internationale ErschlieBung von Archiven............. 15
4.2 Schaffung einer gemeinsamen digitalen Plattform ......cccovvvevveeiininnns 15
4.3 Sammlung von Best-Practice-Beispielen.......cccceeeeciieeiecciieeecciieeeens 15

4.4 Begleitung von Abgaben und Festlegung der Rahmenbedingungen ... 15
4.5 Verankerung in Curricula von Schulen, Universitdten und kirchlichen

11 (o [Vl g To Fsyu = o<1 TR 16
4.6 Forschungskooperationen mit dem Globalen Siden, Beteiligung der
Partner*innen und Mitglieder an Entscheidungsprozessen.......cccoeeeenn.... 16
4.7 Liturgische Formulare, Dekolonisierung der Liturgie.....ccovvveeeeeeiiinnnnnns 16
4.8 Kooperative Erinnerungsarbeit co..uevveeeeiiiiiiiiiiieeeee e 16
4.9 Kooperative ProvenienzforSChUNG .....ueevivii it 16
9. Praktische Hinweise und KontaKte ......cccocvieeiiiiiieienieee e 17

5.1. Beratungsstellen und Kooperationspartner fir Provenienzforschung
UNA RESTITULION .. 17

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




5.2. Beispiele von Aufarbeitung und Restitution im Rahmen von
Dekolonisierungsstrategien in MisSSioNSWErken ......ccccvvveeeeeeiiiiicvvveeeeneeenn, 18

5.3. Sdkulare museale Dekolonisierungskonzepte ......coceeevvveeveeeeeivecnvnneeen, 18

5.4. Kooperation mit lokalen und regionalen Dekolonisierungsinitiativen. 19

5.5. Spirituell-liturgischer Umgang mit kolonialen Verstrickungen........... 19
6. Literaturhinweise Und Medien ........coceevieeiienieieeeeee e 20
6.1 Bucher, Schriften, DOKUMENTE .......ooviiiiiiiieeeeeee e 20
328 =1Ly o OO SRO P 21
Anhang: BegriffSKIBIUNGEN ......uuueeeieiiieeeeeeiiiiieeeiieeieeerevevevevereeeeseeesereeeererareaaaaees 21

Dekolonisierung der Mission!? - Zu Aufgabe und Ziel des
Impulspapiers

Die Arbeit der EMW-Mitgliedswerke befasst sich seit jeher Fragen zur
Verhaltnisbestimmung in den Beziehungen zu ihren internationalen Partnern
beziehungsweise Mitgliedern. Oft sind dies ehemalige Missionskirchen, mit
denen die Mitgliedswerke eine lange und ereignisreiche Geschichte teilen.
Manche gehen zurick bis in die Zeit der Kolonisation oder der
Migrationsbewegungen des 19. Jahrhunderts. Andere Partnerschaften haben
eine sehr viel jungere Geschichte, die ihre Wurzeln in einer christlich
motivierten Entwicklungszusammenarbeit oder der weltweiten
6kumenischen Bewegung in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg hat. Allen
ist aber die bleibende Aufgabe gestellt, die Frage des partnerschaftlichen
Miteinanders im Angesicht kritischer Anfragen aus Kirche und
Zivilgesellschaft immer wieder neu zu reflektieren.

Die Decolonize-Bewegung erfahrt seit einigen Jahren eine breite dffentlich
und mediale Rezeption. Die gesellschaftliche Debatte dazu dreht sich vor
allem um die Frage einer kritischen Gedenk- und Erinnerungskultur in Bezug
auf den deutschen bzw. europaischen Kolonialismus und die damit
verbundene Frage nach der Erforschung der Provenienz und Restitution von
menschlichen Uberresten sowie Objekten (sog. “Cultural Belongings”) in
Museen, Archiven und anderen 6ffentlichen Institutionen. Im akademischen
Bereich konzentrieren sich die Debatten in jungster Zeit auch auf
Forderungen nach einer ,Dekolonisierung des Denkens" und den daraus
folgenden Verdnderungen der wissenschaftlichen Praxis in Natur- und
Kulturwissenschaften.

In dieser Spannung der Ungleichzeitigkeiten und der neuen (alten) Debatten
Ober Dekolonisierung, Restitution und Erinnerungskultur gilt es, einen Weg
zu finden, der Missionswerke und ihre Partner und Mitglieder im globalen
Siden in einen gemeinsamen Prozess der Selbstverortung angesichts
politisch intensivierter Debatten um die koloniale Vergangenheit und
Verantwortung Deutschlands in der Gegenwart fUhrt.

Wo und auf welche Art und Weise kritische Reflexionsprozesse sowie
dekoloniale und postkoloniale Fragestellungen aufbrechen, Relevanz

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

erfahren und zu Prozessen der Bearbeitung fUhren, steht im Zusammenhang
mit der je eigenen kirchlichen Geschichte, dem darauf grindenden
kirchlichen Selbstverstéandnis und der konfessionellen Identitat, den
kulturellen Pragungen, mit den unterschiedlichen Rollen einer Kirche im
'kolonialen Projekt’ und den vielfaltigen Entwicklungen, Veranderungen und
Neuausrichtungen einer kirchlichen Gemeinschaft im kolonialen Kontext.

Ziel des vorliegenden Impulspapiers ist daher nicht die ausschlief3liche
Konzentration auf die Vergangenheit und ihre Aufarbeitung per se. Diese
dient vielmehr der Klarung von Verantwortung, die die Mitgliedswerke der
EMW wie auch die Kirchen der EKD heute fir die gerechte Gestaltung ihrer
internationalen und interkulturellen Beziehungen haben.

Das Impulspapier will daher inhaltliche und methodische Anregungen geben
for:

a) die Selbstdarstellung kirchlichen bzw. missionarischen Handelns in
Geschichte und Gegenwart im Kontext 6ffentlicher Diskurse um
Erinnerungskultur und interkulturelles /globales Lernen in der deutschen
Postmigrationsgesellschaft,

b) einen theologische Reflexionsprozess der Dekolonisierungsdebatte, die
zugleich das Missionsverstandnis und die 6kumenischen Beziehungen
berUhrt. Damit will das Papier zugleich Impulse geben fir die zukUnftige
Gestaltung partnerschaftlicher Beziehungen mit Kirchen und anderen
Einrichtungen im sogenannten Globalen Suden.

c) den Aufbau und die Pflege einer kritischen Erinnerungskultur und for
einen angemessenen Umgang mit Archiven und Sammlungen in
Missionswerken, vor allem den darin enthaltenen Objekten kolonialer
Herkunft.

Die folgenden Kapitel skizzieren den gesellschaftlichen Kontext,
theologische Herausforderungen und konkrete Handlungsfelder fUr Kirchen
und Missionswerke.

1. Kirchliche Erinnerungskultur im Kontext der
Postmigrationsgesellschaft: Eine Reflexion

JErinnerungskultur” ist ein Begriff, der im deutschsprachigen Raum haufig
mit der Aufarbeitung von Verbrechen des Nationalsozialismus assoziiert
wird, diesen Rahmen aber besonders in jongeren Debatten deutlich sprengt.
Denn hier wird auch die aktive gesellschaftliche Erinnerung an die Zeit des
deutschen Kolonialismus und der daraus resultierenden Gewalt immer
haufiger eingefordert, ebenso wie das Erinnern an die vielen migrantisch
gelesenen Opfer von rechter Gewalt. Zudem ist die Aufarbeitung des
nationalsozialistischen Regimes im globalen Siden kein privilegierter
Gegenstand von Erinnerungskultur. Auch in der politischen Debatte
Deutschlands wird immer wieder eine selbstkritische Vergangenheitspolitik
eingefordert, wahrend andere politische Akteure zur Zurickhaltung
gegenuber einer Gleichsetzung von Erinnerungskultur im Hinblick auf
Nationalsozialismus/Shoah und Kolonialismus mahnen. Es soll daher um
eine umfassende Erinnerungskultur als Grundlage fUr eine neue Ethik der



Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

Beziehungen gehen, die ,Zugehdrigkeit in Diversitat erlaubt” (Wiedemann, 9).
Im Kontext von Missionswerken ist diese Ethik besonders wichtig, weil sie
mit ihren Partnern und Mitgliedern in der Mehreitswelt heute vielgestaltige
Erinnerungsgemeinschaften bilden, deren Wurzeln zurUckreichen in die
koloniale Vergangenheit Deutschlands. Deshalb missen Missionswerke den
Zusammenhang von Dekolonisierung und Erinnerungskultur fUr sich selbst
und im gesellschaftlichen Kontext der postmigrantischen Gesellschaft neu
bedenken: ,Erst dann, wenn es uns gelingt, unsere Gesellschaft von denen
her zu denken, die faktisch von ihr ausgeschlossen sind, werden wir auf dem
Weg einer Dekolonisierung weiterkommen." (Jakubeit, 134)

Genau das ist die einzunehmende Perspektive, denn Erinnerung ist immer
Gegenwart, und damit auch die Beschéaftigung mit dem kolonialen Erbe. Bei
einer kritisch-konstruktiven Aufarbeitung des kolonialen Erbes sind
einerseits die Formen und Folgen der europdischen Kolonialgeschichte bzw.
der Geschichte der christlichen Mission zu betrachten und andererseits die
heutigen Themen und Aushandlungsprozesse, die sich aus dieser Geschichte
ergeben. Dazu gehoren auch die Aushandlungsprozesse um kulturelle,
soziale und politische Anerkennung, Chancengerechtigkeit und Teilhabe
sowie die Art und Weise, wie sie in den heutigen, zunehmend anti-liberalen
Gesellschaften gefUhrt werden. Auch die deutsche Gesellschaft ist dabeiim
standigen Wandel begriffen und kann heute als eine postmigrantische
Gesellschaft beschrieben werden, die sich einer vielgestaltigeren und
reflexiv-selbstkritischen Erinnerungskultur 6ffnen muss.

FUr die Aufarbeitung des kolonialen Erbes der Missionswerke bedeutet dies
zum einen, die Missionsgeschichte in ihrer Ambivalenz, d.h. ihrer
Verstrickung in die Kolonialgeschichte, aber auch in ihrer Bedeutung fur die
Identitdt und Widerstandskraft der Kirchen des globalen Stdens
wahrzunehmen. Angesichts einer lange vorherrschenden dominierenden
Geschichtsschreibung des Westens sind insbesondere die Perspektive und
Agency der Protagonist*innen des globalen SUdens in die
Geschichtswahrnehmung einzubringen.

Zum anderen geht es hier um eine kritische Hermeneutik der - nicht
abgeschlossenen — Tradition und damit um Fragen der Gerechtigkeit,
Anerkennung und Teilhabe heute. Diesen Fragen ist auch im Umgang mit den
Missionssammlungen, die ihrerseits auch Teil des europdischen Kulturerbes
sind (so Radermacher, 42), nachzuspiren.

2. Theologische Reflexion

2.1 Problemstellung

Die Geschichte und Entwicklungen der Beziehungen zwischen EMW-
Mitgliedswerken und ihren Partnern und Mitgliedern im globalen Siden sind
komplex und ambivalent. Einerseits waren die neuzeitlichen européischen
Missionsbewegungen von einem theologisch Uberhdhten
Sendungsbewusstsein und einer umfassenden Verflechtung in den
europaischen Kolonialismus und dessen Folgen gepragt. Andererseits fihrten
die Konversion zum christlichen Glauben und schliefllich die Entstehung und
Etablierung von Partnerkirchen zu einer Form der befreienden
Selbstbehauptung. Dies trug zur Entstehung eines weltweiten Christentums



Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

in seinen verschiedenen Facetten bei, lie} partnerschaftliche ékumenische
Beziehungen entstehen sowie auch Widerstand gegen Kolonialismus.

Eurozentristisches Sendungsbewusstsein, die Kolonialgeschichte und ihre
Gewalt haben tiefe Spuren, Verletzungen und Traumatisierungen
hinterlassen, die auf vielfache Weise bis in die Gegenwart hinein wirksam
sind. Wenn es christlich-theologisch darum geht, die Geschichte als Weg der
Begegnung zwischen Gott und Mensch zu verstehen, dann darf diese nicht
auf die Geschichte der Sieger zu reduziert werden. Denn in der
Siegergeschichte gilt als plausibel und gottgewollt, was sich durchgesetzt
hat. Aufbriche in der Gegenwart stehen dann von vorneherein in dem
Verdacht, eine vermeintlich schon immer bestehende Harmonie zwischen
Anspruch und Wirklichkeit der kirchlichen und je nach Standpunkt
gesellschaftlichen Selbstverwirklichungen im Laufe der Geschichte
zerstdren zu wollen. Dem gegenUber hat die Theologie die Zielrichtung des
sich in den Geschichten mit all ihren Brichen verwirklichenden Reiches
Gottes einzubringen.

In einer kritischen Hermeneutik der — heute fortgesetzten — Tradition kommen
den Brichen der Vergangenheit, denen auch in Missionssammlungen
nachzuspiren ist, fUr das kirchliche und gesellschaftliche Selbstverstédndnis
konstitutive Bedeutung zu. Theologie als ,geféhrliche Erinnerung"” (J. B. Metz)
obliegt es, die Opfer der Geschichte und der Gegenwart zu erinnern und fir sie
Partei zu ergreifen. Die Theologie der Befreiung spricht hier von der
praferentiellen Option fUr die Armen, die zugleich die Option der Armen gegen
Marginalisierung und Ausbeutung ist. Gott steht auf der Seite der Opfer, und
diese sind die Protagonist*innen einer gerechteren Welt. In Kirchlicher
Erinnerungskultur geht es um Gottes Gegenwart in der Geschichte und um
Gottes Geschichte in der Gegenwart.

In den bisweilen erst beginnenden vielschichtigen Aufarbeitungsprozessen
und in der schrittweisen, gemeinsamen Entfaltung einer dekolonialen,
6kumenischen Mission und Zusammenarbeit finden Begriffe wie
,Geschwisterlichkeit", ,Weggemeinschaft", ,Partnerschaft" Verwendung, um
die vielschichtigen, weltweiten Beziehungen zu Partnern beziehungsweise
Mitgliedern in der Gegenwart zu verstehen, zu umschreiben und neu
auszurichten. Umfassende Prozesse der ,Gerechtigkeit" als der
Wiederherstellung gerechter Beziehungen, der ,Heilung der Erinnerungen”,
der ,Restitution” bis hin zu Schritten der ,Verséhnung" sind dabei von
grundlegender Bedeutung.

Die Aufarbeitung und gemeinsame Neuausrichtung betreffen nicht nur die
gelebte Praxis, sondern zugleich das tiefverwurzelte und die Praxis pragende
theologische Selbstverstdndnis. Das gemeinsame Handeln und Denken, die
Suche nach neuen Wegen und nach einer die Praxis leitenden dekolonialen,
machtkritischen und befreienden 6kumenischen Theologie bilden eine
umfassende, nur gemeinsam zu bewaéltigende Herausforderung.

2.2 Okumenische Grundlage und theologische Vision

Pragend fUr die Neubegrindung und Neuausrichtung der weltweiten
okumenischen Partnerbeziehungen der Mitgliedskirchen, -werke und
verbdnde ist nach wie vor die im Jahr 1961 beschlossene, erweiterte
Basisformel des Okumenischen Rats der Kirchen (ORK): ,Der Okumenische



Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus
Christus gemdf der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum
gemeinsam zu erfillen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes."

FUr die Kirchen und fir die Neubegrindung sowie die partnerschaftliche
Entfaltung einer dekolonialen, 6kumenischen Mission und Zusammenarbeit
werden angesichts dieser Basisformel grundlegende Fragestellungen
eroffnet:

e Wieist ,Gemeinschaft von Kirchen" heute zu verstehen und zu entfalten?
Welche Bedingungen fir eine partnerschaftliche ,Gemeinschaft von
Kirchen" sind mafgebend - angesichts der traumatischen kolonialen
Geschichte, der erkennbaren Ambivalenzen im kirchlichen Handeln und
der Suche nach Aufarbeitung und Neuausrichtung?

e Was ist die gegenwartige 6kumenische Aufgabe, die Herausforderung,
Vision und Chance der ,Gemeinschaft von Kirchen", um ,gemeinsam zu
erfullen”, ,wozu sie berufen sind"?

e Und wie ist darUber hinaus das Verhaltnis zu nicht-christlichen
Religionsgemeinschaften zu verstehen und zu gestalten, einschliefllich
traditioneller religioser Praktiken, die von der protestantischen
Missionsbewegung oftmals verunglimpft wurden.

Die in der Basisformel des Okumenischen Rats der Kirchen angegebenen
Kriterien gebenvier grundlegende Hinweise bezUglich dieser Fragestellungen:

1. Die geschenkte Gemeinschaft der Kirchen (dkumenische Ekklesiologie)
Kirchen, die sich zu Jesus Christus als Gott und Heiland gemaR dem biblischen
Zeugnis bekennen, grinden in dem befreienden Vertrauen, dass ihre
Gemeinschaft letztlich nicht selbst herzustellende, sondern in Jesus Christus
geistgewirkte und somit geschenkte Gemeinschaft ist.

2. Das Vertrauen auf heilende Christuswirklichkeit und das Handeln der
Kirchen (soteriologische Grundlage)

Mit der Basisformel des ORK vertrauen Kirchen darauf, dass die tatsachliche
Heilung von Schuldzusammenhé&ngen, die neue Weggemeinschaft und auf
Gerechtigkeit grondende Einheit in Vielfalt stiftet, nicht von ihnen selbst
erreicht werden kann, sondern in dem verséhnenden und transformierenden
Handeln Gottes - der ,missio Dei" in Jesus Christus — grindet (siehe in der
Basisformel: ,...als Gott und Heiland").

Die geschenkte ,Gemeinschaft von Kirchen" und die durch Gott gestiftete
Heilung sind zugleich kein Aufruf zu kirchlicher Untatigkeit, sondern
begrinden laut der Basisformel des ORK ein Handeln im Geiste, im Vertrauen
auf und in der Antizipation der geglaubten Christuswirklichkeit (,...zu erfillen
trachten, wozu sie berufen sind").

3. Die von Gott geschenkte Fiille des Lebens - Leben aus der sich selbst
verschenkenden und sich hingebenden Liebe Gottes und in der damit
verbundenen  Aufrichtung von Recht und Barmherzigkeit
(anthropologisch-ethische Ausrichtung, vgl. ,Gott des Lebens", 77L)

In welchem Sinne Kirchen in weltweiter Gemeinschaft handeln kdnnen, muss

sich daran messen lassen, ob es der FiUlle des Lebens dient, fir die der als

dreieiner geglaubte Gott steht (,zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes und

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




des Heiligen Geistes"), der in den biblischen Schriften und im Bekenntnis des
Glaubens bezeugt wird.

4. Die Zukunft Gottes und die Wirklichkeit der Gerechtigkeit und der
Versohnung (eschatologische Ausrichtung)

Die FUlle des Lebens, auf die die missio Dei zielt, und folglich die umfassende
Wirklichkeit der Verséhnung stehen in ihrer Vollendung in der Zukunft Gottes
mit den Menschen aus, auf die sich jedoch die ,Gemeinschaft der Kirchen" in
ihrem Handeln gemeinsam ausrichtet (,zu erfUllen trachten"). Der Zuspruch
eines Lebens in Fille ist nicht auf Christ*innen beschrankt. Da alle Menschen
nach dem Bilde Gottes geschaffen sind, stehen auch alle unter der Verhei3ung
von Gottes Gerechtigkeit, Frieden und einem Leben in Freiheit und Wirde. Es
gilt daher, respektvolle und vertrauensvolle Beziehungen zwischen
Angehdrigen unterschiedlicher Religionen aufzubauen (vgl. TTL 110).

Das Vertrauen auf die von Gott geschenkte Gemeinschaft Uber historische,
nationale, kulturelle und religidse Grenzen hinaus ist ein grundlegender
Widerspruch gegen das koloniale Erbe eurozentristischen
Sendungsbewusstseins, gegen den offenen und verdeckten
Machtmissbrauch ungleicher Beziehungen und gegen die Errichtung und das
Ausleben von ausbeuterischen Abhangigkeitsverhaltnissen. In diesem nur
gemeinschaftlich neu zu erfahrenden Vertrauen werden pragende Kirchliche
Macht- und Schuldzusammenhidnge enttarnt und sichtbar, die als Erbe
kolonialer Vergangenheit in der Gegenwart auch von EMW-Mitgliedswerken
fortwirken und eine kirchliche Gemeinschaft (als Leib Christi) erschweren
oder gar verhindern.

Die gemeinsame Ausrichtung auf die echte Weggemeinschaft stiftende
Heilung von Schuldzusammenhéngen, die letztlich nicht von den Kirchen
selbst erreicht werden kann, sondern der verséhnenden Kraft Gottes bedarf,
fohrt dazu, dass die Verletzungen, Traumatisierungen in den Partner- und
Mitgliedskirchen  sowie die damit  verbundenen  umfassenden
Schuldverstrickungen der kolonialen Missionsgeschichte sichtbar und
offentlich bekannt werden. Oberfléachliche HarmonisierungsbemUhungen und
einseitig  entwickelte  Aufarbeitungskonzepte ohne  dkumenisches
Zusammenwirken mit denen, die Opfer kirchlich-kolonialer Macht- und
Schuldzusammenhdnge wurden und sind, koénnen keine schnelle
Wiederherstellung gerechter Beziehung und die Heilung von Erinnerungen
hervorrufen oder gar erzwingen. Vielmehr fUhren gerade solch einseitigen
Bemihungen das koloniale Sendungsbewusstsein fort.

Die Ausrichtung auf die von Gott geschenkte Lebensfille in Recht und
Barmherzigkeit und die bestdndige gemeinsame Suche nach
Gotteserkenntnis ist ein offener Widerspruch gegen jede theologisch-
ethische Uberheblichkeit, gegen Ausbeutung, Ungerechtigkeit und
festgefahrene Beziehungen. Dieser gemeinsame Widerspruch kann kleine
Schritte heilsamer Aufarbeitung eréffnen. Er kann kirchliche Buf¥fertigkeit
und Umkehrbereitschaft ebenso wie einer Okumene des Herzens eréffnen, die
gemeinsam Wege zum Leben in FUlle und zu heilvoller Gemeinschaft bahnen
kénnen und damit zu glaubhaftem kirchlichen Zeugnis von dem Wort der
Vers6hnung, das Jesus Christus ist (2 Kor 5,19).

Dieses Zeugnis muss sich auch konkret bei der Frage nach Restitution, nach
Wiederherstellung und Wiedergutmachung, bewahren, die von der

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




‘Unterscheidung der Geister' lebt und sich der |deologieanfalligkeit des
Glaubens bewusst ist.

2.3. Restitution, Umkehr und Gerechtigkeit

Theologisch ist Restitution in der Moraltheologie, Ethik und Soteriologie
verankert. Vor allem die Moraltheologie des Mittelalters und der frih-
neuzeitlichen Scholastik ist von einer regen und Kkontroversen
Auseinandersetzung Uber die Frage nach der Restitution, der
Wiedergutmachung von Schaden durch illegitime Aneignung von Besitz, aber
auch durch Korper- und Ehrverletzung gepragt.

Wahrend die patristische Moraltheologie die Restitutionspflicht noch mit dem
Sakrament der Beichte und BuBe verband und damit den Fokus auf den
Schéadigenden, die Notwendigkeit der Umkehr und das Seelenheil der
Tater*innen legte, entwickelten Theologen wie Albertus Magnus oder Thomas
von Aquin Gerechtigkeitstheorien, in denen Restitution als ausgleichende
Gerechtigkeit konzeptualisiert wurde. Restitution zielt demnach auf den
Ausgleich einer gestdrten Privatrechtsbeziehung zwischen Menschen.

Schon die spatmittelalterlichen Auseinandersetzungen waren also gepragt
von der Spannung zwischen der Konzentration auf die Tater*innen, auf Schuld,
SOnde, Buie und Umkehr auf der einen Seite, und auf die Geschadigten, und
auf das erfahrene Unrecht und die Notwendigkeit der Heilung Einzelner und
von Gemeinschaften auf der anderen Seite.

In den Kirchen und Theologien der Reformation setzt sich diese Spannung fort.
Pate fUr die theologische Konzentration auf Schéadiger*innen steht der
ehemalige Zdllner Zachdus (Lk 19,8), dessen Entscheidung zur Nachfolge
verbunden ist mit der Restitution unrechtmaBig Uberhdhter Zollzahlungen an
deren urspringliche EigentUmer. Restitution folgt hier also auf die Reue,
Beichte und BuBe des Taters/Schadigers und ist als Umkehr Teil der
Nachfolge. Fur die zweite Traditionslinie, den Fokus auf die Geschéadigten legt,
lassen sich biblische Vorbilder u. a. in prophetischen Traditionen im Alten
Testament, der Bergpredigt oder dem Magnifikat (Lk 1,46-55) finden.

Die beiden Traditionslinien - die Demonstration der Bereitschaft,
Wiedergutmachung zu leisten und zur Verséhnung mit den Geschéadigten
beizutragen einerseits und die primare Konzentration auf Befreiung der
Geschéadigten fUr ein Leben in Wirde andererseits - stellen vor die
Herausforderung, eigene theologische Pramissen kontinuierlich kritisch zu
reflektieren. So ladsst sich fragen, ob nicht gerade die protestantische
Theologie mit der Rechtfertigungslehre und der sie begrindenden theologia
crucis in ihrer Entwicklung den Fokus oftmals einseitig auf Tater*innen
gesetzt hat, da ja alle sindige Menschen sind, die der der Rechtfertigung
bedUrfen und sie nur ,sola gratia“ erhalten. In einem einseitigen Verstandnis
von Rechtfertigung als SiOndenvergebung lavert jedoch die Gefahr,
Rechtfertigung als ,billige Gnade" zu entfalten und damit vor allem als gute
Nachricht fUr Unterdricker*innen zu missbrauchen. Der Kolonialismus etwa
hat Kreuzes- und Rechtfertigungstheologie dazu benutzt, das Volk ruhig zu
halten. Dies fUhrt jedoch in Unrechtskonstellationen zur Fesselung von
Geschéadigten an ihre Entwirdigung und hat somit verhangnisvolle
Konsequenzen. Denn die Verbindung von Rechtfertigung mit einer so
verstandenen theologia crucis und Soteriologie fUhrt zu einer
problematischen  Verengung des biblischen Verstadndnisses von

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




Rechtfertigung, zu einer Verwechslung zwischen der Rechtfertigung der
SUnde statt der Rechtfertigung der Sonder*in und stellt damit einen Verlust
biblischer Narrative dar. Prophetische Traditionen, aber auch Jesu Lehre vom
Reich Gottes richten Rechtfertigung konkret auf Recht, Gerechtigkeit zum
Lebenin Wirde und als Wiederherstellung von Beziehungen in Solidaritat aus.
Sie nehmen damit Geschadigte als Einzelne und Gemeinschaften eigens in
den Blick.

Kreuzes- und Rechtfertigungstheologie und somit auch
Auferstehungstheologie sind damit eminent politisch und 6ffentlich und
beféhigen Geschadigte zum befreitem und befreiendem Handeln. Dennoch
werden Bewegungen und Theologien, die Fragen der Gerechtigkeit ins
Zentrum stellen - etwa Befreiungstheologien, feministische, queere oder
rassismuskritische Theologien - bis heute oftmals einer
Werkgerechtigkeit" oder ,Gesetzlichkeit" bezichtigt.

Eine Theologie der Restitution steht also vor der Herausforderung, Buf3e und
Beichte und eine daraus motivierte Restitution nicht nur zu verinnerlichen,
sondern ebenso die Dimension der Gerechtigkeit als umfassende und
relationale Leitperspektive zur Geltung zu bringen: Es geht nicht nur darum,
durch Rickgabe und Restitution das eigene Gewissen zu entlasten. Ebenso
wenig lassen sich die von Restitutionen aufgeworfenen Fragen auf
ausschlieBlich auf juristische oder finanzielle Aspekte beschranken.

Im Blick auf Restitution in dekolonialer Absicht ist also ein relationales
Verstdndnis von Gerechtigkeit gefordert, das zu einer Ethik fUhrt, in der die
folgenden Aspekte zu bedenken sind:

a) Erinnerungsgerechtigkeit

Mit Artefakte/Archivalien sind Erinnerungen verbunden. Sie sind fur
Menschen nicht einfach nur Dinge, sondern Trager von Wissen, Speicher
von religidsen und kulturellen Vorstellungen, ,Reservoirs von Stromen
und Felder von Energie, die aus ihnen belebte Objekte und aktive Méchte
machen" (Sarr/Savoy 74). Ihre Enteignung hat eine Entinnerung zur Folge.
Erinnerungsgerechtigkeit bedeutet, die Uber einen langen Zeitraum
verstellte und verschlossene Erinnerung neu aufzuschlieBen (Sarr/Savoy
83) und das, was Uber den Zeitraum, in dem die Objekte ,verborgen*“waren,
nicht gedacht, erinnert oder praktiziert werden konnte, neu zu denken.

b) Restaurative Gerechtigkeit
Restaurative oder transformierende Gerechtigkeit ist umfassender als
materielle Entsch&digung. Sie zielt auf die Wiederherstellung von
Lebensmadglichkeiten und durch Schadigung gebrochener und
zerrissener Beziehungen. Sie zielt darauf, den Geschéadigten neue
Lebensmadglichkeiten zu erdffnen und Grundlagen fir die Vernarbung und
Heilung von Wunden zu ermdglichen.

c) Deutungsgerechtigkeit und Zeugnisgerechtigkeit
Die Restitution birgt das Potential, das Monopol von Institutionen
ehemaliger Kolonialméachte und hegemonialer Akteure wie Museen, aber
eben auch religitser Partnerinstitutionen nicht nur auf Besitz, sondern
auch auf Deutung der Objekte aufzubrechen. RUckgabe und
Wiederaneignung kann dazu beitragen, hegemoniale Wissensmonopole

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




und Beziehungskonstellationen aufzubrechen. Globales Lernen im
Kontext der Restitution umfasst ein stetiges Prifen 6ffentlich vertretener
Wahrheits- und Machtanspriche und das Kennenlernen einer ,anderen” -
Gerechtigkeit und Erbarmen ermdoglichenden - Wahrheit, also den
Abschied von der einen ,story" und dem einen Wissen und die
Auseinandersetzung mit und in der Koexistenz verschiedener
‘Wissensregime'.

Heilende Gerechtigkeit

Ziel ist das Heilen von kolonialen Wunden, die als unbearbeitete und
unterdrickte Erinnerungen sowie ungerechte Strukturen bis in die
Gegenwart zwischenmenschliche, interkulturelle, zwischenkirchliche,
interreligiose und globale Beziehungen vergiften und blockieren. Der
Erfolg von Prozessen, die auf eine Heilung von Erinnerungen abzielen, ist
auf das Zusammenspiel mit weiteren Transformationsformen der bis in
die Gegenwart bestehenden kolonialen Strukturen angewiesen.

Zukunftsgerechtigkeit

Mit ihrem Verbleib in Ausstellungsrdumen oder einfach nur im Besitz von
Familien und Institutionen in Europa/Deutschland sind mit den Objekten
neue Erinnerungen und Kognitionen verbunden. Zugleich ist die Zeitin den
Herkunftsregionen der Objekte nicht stehengeblieben. Die Restitution
besiegelt nicht den ,identitdren Einschluss [der Objekte], sondern birgt in
sich das Versprechen einer neuen Okonomie des
Austauschs" (Sarr/Savoy, Benoit de L'Estoile).

Theologisch begrindeter Umgang mit Kulturgitern kann so um das

Leitkriterium der Gerechtigkeit in seinen verschiedenen Dimensionen
kreisen und daraus praktische Konsequenzen ableiten.

3. Praktische Herausforderungen und Handlungsimpulse

Im Kontext der Dekolonisierung spielen die Verflechtungen und

Abhéangigkeiten der Vergangenheit eine ebenso wichtige Rolle wie die
aktuellen kontextuellen Herausforderungen der jeweiligen Partner und
Mitglieder von Kirchen und Missionswerken im globalen Siden. Am Ende
geht es um die Frage, wie Partnerschaft verstanden und definiert werden
soll. Das Ziel ist die Entwicklung einer gréfitmoglichen Gleichberechtigung
und Gleichgewichtung in der gemeinsamen Beziehung. Dazu missen auch

Machtstrukturen und Abhangigkeitsverhaltnisse offengelegt werden. Genau
in dieser kritischen Reflexion hat die Frage der Dekolonisierung ihren ,Sitz im

Leben”.

Wichtig ist dabei, dass es ein gemeinsames Nachdenken Uber die Zeit der
gemeinsamen Geschichte ist. Die von der Kolonisierung und ihren
langfristigen und mitunter traumatisierenden Folgen Betroffen missen
gehdrt und in den gemeinsamen Diskurs hineingenommen werden. Nur so
kann eine gemeinsam verantwortete Deutung geschehen. Dabei geht es

nicht um die Leugnung der eigenen Verantwortung, sondern um die Aufgabe,

die gemeinsame Geschichte in all ihrer Differenziertheit und ihren

unterschiedlichen Facetten ernst zu nehmen. Oder anders ausgedrickt: Die

Aufgabe der Dekolonisierung innerhalb der EMW-Mitgliedswerke kann nur

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

als gemeinsame Aufgabe mit den Partner- und Mitgliedskirchen/-
organisationen verstanden werden, denn es ist eine Arbeit, die das
Miteinander in der Vergangenheit, der Gegenwart und der Zukunft betrifft. Ein
solches gemeinsames Commitment starkt die spirituelle Verbundenheit und
das Selbstverstandnis, als Weggemeinschaft in der Nachfolge Jesu auf dem
Weg der Gerechtigkeit und des Friedens gemeinsam unterwegs zu sein und
zu bleiben.

3.1 Dekolonisierung als dffentlichkeitswirksame Strategie

Schaut man darauf, wie diese Aufgabe in den einzelnen EMW-
Mitgliedswerken umgesetzt wurde oder wird, so ist das Erscheinungsbild
sehr disparat und umfasst programmatische und kommunikative Ebenen
sowie strukturelle Verdnderungen.

Beispiele einer programmatischen Neuvausrichtung bieten Prozesse wie
,Mission postkolonial" des Leipziger Missionswerkes, die Neukonzeption der
Ausstellung des Berliner Missionswerks ,Mission:Reflexion" oder der Diskurs
um die Restitution von Kulturgegenstanden bei Mission EineWelt in
Neuendettelsau. Eine weitere programmatische Neuausrichtung findet sich
in der Diskussion um die Namensgebung, hier besonders die Streichung des
im deutschen Kontext belasteten Begriffes Mission —auch wenn zu
bedenken ist, dass viele ehemals kolonial beherrschte Kirchen den Begriff
Mission bis heute positiv fillen und verwenden, und dariUber hinaus
umestritten ist, ob ,Mission" in der europdischen Allgemeinheit heute wirklich
S0 negativ besetzt ist.

Beispiele fur strukturelle Verdnderungen bieten die Vereinte Evangelische
Mission (VEM) in Wuppertal, die Evangelische Mission in Solidaritat (EMS) in
Stuttgart oder die baptistische EBM International in Elstal. Durch die
UberfUhrung der Werke in Mitgliedswerke wird der Vision gréBerer
Gleichberechtigung und geteilter Verantwortung zwischen den ehemaligen
Partnerkirchen Rechnung getragen.

Die Herausforderungen und Bemuihungen um Dekolonisierung gehen jedoch
Ober die Mitgliedswerke der EMW hinaus und betreffen die Kirchen als
Ganze. In den Strategien einer rassismuskritischen und interkulturellen
Kirchenentwicklung verschiedener Landeskirchen und Kirchenbinde
spiegelt sich das Bemuhen, Lehren aus der Vergangenheit zu ziehen und in
gerechteren zwischenmenschlichen und zwischen-kirchlichen Beziehungen
Gestalt werden zu lassen.

3.2 Herausforderungen und Aufgaben fUr die Bildungsarbeit

Bei der in vielen Mitgliedswerken der EMW angesiedelten
entwicklungspolitischen Bildungsarbeit geht es um eine sich weitende
Definition des Begriffes Entwicklung. Er ist nicht einseitig auf Lander des
SiUdens bezogen, sondern wird als globale Aufgabe verstanden, die auch die
Lander das Nordens in ihrem Handeln miteinbezieht. Auch eine einseitige
Ausrichtung des Entwicklungsbegriffs an Wachstum ist kritisch zu
hinterfragen, um die Gefahr der politischen und wirtschaftlichen
Instrumentalisierung der Entwicklungsarbeit im Blick zu behalten.

Die kritische Betrachtung kolonialer oder neo-kolonialer
Abhangigkeitsstrukturen ist eine anhaltende Aufgabe im Rahmen
internationaler kirchlicher Beziehungen. Zugleich gilt es, das hier bereits
Erreichte auch fur eine breitere Offentlichkeit sichtbar zu machen, um
ungerechtfertigte Stigmatisierungen ,der' Mission als ,kolonial' wirksamer
entgegentreten zu kdnnen.



Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

Auch das ,Globale Lernen" im Kontext der EMW-Mitgliedswerke bedarf einer
kritischen Aufarbeitung. Hier zeichnet sich derzeit ein wesentlicher
Paradigmenwechsel ab. Das Konzept hat in der Museumspadagogik und
vielen anderen Bildungsbereichen seit den 1980er Jahren die exotisierende
Zur-Schau-Stellung ,anderer” Kulturen abgeldst, wird aber in den letzten
Jahren zu Recht auch hinterfragt. Unter Praktiker*innen wie
Theoretiker*innen des Globalen Lernens gibt es seit Jahren eine Debatte
darUber, ob die Bildungspraxis dem eigenen Anspruch an kritische
Bewusstseinsbildung gerecht wird, oder ob ,durch die (unbeabsichtigte)
Vermittlung von Stereotypen, einseitigen Weltsichten und
kolonialrassistischen Bildern globale Machtverhaltnisse mitunter sogar
verfestigt [werden]".!

Diese Frage stellt sich auch im Hinblick auf Ausstellungen und Sammlungen.
Diese sind mit der Geschichte von Kolonialismus und Mission verknipft und
stehen daher an vielen Orten zur Disposition, sind teilweise oder dauerhaft
geschlossen oder werden an andere Einrichtungen abgegeben. Im Umgang
mit ihren Sammlungen von Artefakten sind die Werke herausgefordert,
geeignete didaktische Anséatze des interkulturellen, rassismuskritischen,
globalen Lernens jenseits von Exotisierung und in Wirdigung und Aufnahme
der Perspektive von Partnern und Mitgliedern aus der Mehrheitswelt zu
entwickeln. Dabei geht es auch darum, geeignete Medien des Lernens zu
finden.

3.3 Herausforderungen und Aufgabe fUr eine wissenschaftliche
Aufarbeitung der Missions- und Kolonialgeschichte

Viele Mitgliedswerke der EMW stehen vor der Aufgabe einer Aufarbeitung
ihrer eigenen Geschichte. Dabei geht es sowohl um Auswertung von
Schriftgut und Fotomaterial als auch um die Frage, wie mit unterschiedlich
geartetem Sammlungsgut umgegangen werden soll.
Offentlichkeitswirksame Bemhungen zum Umgang mit kolonialen
Artefakten wie der Restitutionsbericht von Felwine Sarr und Bénédicte Savoy
(2019) oder die Debatte um das Humboldt-Forum in Berlin zeigen, wie
komplex die damit verbundenen Herausforderungen sind. Dazu z&hlen neben
rechtlichen Fragen der Besitz- und Eigentumsrechte die der Differenzierung
der Artefakte? sowie der Reprédsentation, der Zuganglichkeit und der
Entscheidungskompetenz. Grundlagenforschungen wie die der Provenienz
von Gegenstanden brauchen Zeit und bendtigen Ressourcen. Fur die
Aufarbeitung von Sammlungen der Missionsgeschichte bedeutet dies, dass
ein grundsatzliches Bekenntnis auch der Kirchen zur eigenen Verantwortung
fOr die mit diesen Gegenstdnden verbundene Geschichte notig ist. Eine
schnelle Abgabe an staatliche Stellen arbeitet dem entgegen: Sie mag
finanzielle Entlastung bringen, birgt jedoch die Gefahr einer
nichtreflektierten Entledigung dieses Teils der eigenen Geschichte. Die
Verantwortung fUr deren Aufarbeitung schliefit somit die Verantwortung mit
ein, fUr die wissenschaftliche Aufarbeitung von Artefakten, der Schriftarchive
und damit der kolonialen Geschichte Sorge zu tragen. Dazu gehort auch die

1Vgl. Verband Entwicklungspolitik Niedersachen e.V. (VEN), Postkoloniale und
Antirassistische Perspektiven, URL: https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-
lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-
und-antirassistische-perspektiven (Zugriff am 23.10.2024).

2 Zu den Beschaffungswegen vgl. Isabella Bozsa, Geschenkt, gekauft, erbeutet:
Missionarisches Sammeln in Kamerun und Indien, Basel, 2019.



https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-und-antirassistische-perspektiven
https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-und-antirassistische-perspektiven
https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-und-antirassistische-perspektiven

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

Erhaltung der missionshistorischen Fachbibliotheken. Die (ehemaligen)
Missionsgesellschaften verfugen dafir Ober die notige historische und
theologische Fachexpertise.

Eine sachgerechte wie differenzierte Aufarbeitung kann zudem dazu
beitragen, die gesellschaftlich oft einseitig gefUhrte Debatte Uber die
JKolonialitdt" von Mission zu korrigieren. Die Kooperation mit
wissenschaftlichen Einrichtungen ermaglicht eine Distanznahme zur
eigenen Geschichte und fordert so eine kritische und selbstkritische
Auseinandersetzung mit ihr.

Die Kooperation und Vernetzung mit anderen Akteuren wie etwa staatlichen
Museen, die sich um die Aufarbeitung der kolonialen Geschichte und die
Entwicklung neuer erinnerungskultureller Konzepte bemuihen, ist nicht nur
fUr die eigene kritische Aufarbeitung forderlich. Sie erhdht auch die
Sichtbarkeit der eigenen Aufarbeitung.

FUr die wissenschaftliche Aufarbeitung des kolonialen Erbes der Mission ist
die Kooperation mit den Partnern, Mitgliedern und Betroffenen zentral.
Internationale, partnerschaftliche Forschungskooperationen garantieren die
BeriUcksichtigung der verschiedenen Perspektiven auf die koloniale
Geschichte. Eine zentrale Voraussetzung hierfor ist die Eréffnung
gleichberechtigter Zugangsmoglichkeiten zu den Sammlungen.
Zugangsgerechtigkeit impliziert verschiedene Ebenen. Dazu gehdért z.B. die
Zurverfugungstellung von Dokumenten oder fotografischen Abbildungen auf
digitalen Plattformen oder die Uberwindung sprachlicher Barrieren durch die
Bereitstellung von Ubersetzungen.

3.4 Restitution von Artefakten und Sammlungen

FUr die Frage der Restitution ist die Einbindung der Herkunftsgesellschaften
grundlegend. Es kann nicht um ein einseitiges ,ZurUckschicken" gehen. Auch
die Frage der kulturellen Besonderheiten bei Gegensténden ist zu beachten.
Die Zurickgabe eines Geschenkes kann in manchen Kulturen eine
AufkiOndigung der Partnerschaft und Freundschaft bedeuten. Es ist deshalb
gemeinsam zu klaren, wo Gegensténde gelagert und ob und wie sie
ausgestellt werden sollen. Dabei ist der jeweilige Stellenwert und die
historische Erfahrung im Umgang mit einzelnen Gegenstdnden zu wirdigen.
Eine Unterscheidung der Gegenstande in unterschiedliche Kategorien
innerhalb der Sammlungen fGhrt zu einer Differenzierung in der Betrachtung
der Gegenstande. Nicht alles, was aus dem Ausland nach Deutschland
gekommen ist, ist gleich Raubkunst. Manches wurde fur den Kunstmarkt
produziert, manches von Missionaren gesammelt und wiederum anderes
wurde auch unrechtmafig auBer Landes gebracht. Dies gilt es, differenziert
aufzuarbeiten und dann gemeinsam mit den Partnern beziehungsweise
Mitgliedern die nétigen Konsequenzen zu ziehen.

Eine differenzierte Betrachtung der Sammlungen der Missionswerke kann
deshalb auch zu einer differenzierten Wahrnehmung der eigenen Geschichte
und der Beziehung mit den Partnern und Mitgliedern im Globalen Siden
fUhren. Gegenstande kdnnen genutzt werden, um genau diese Geschichte zu
erzahlen. Sie sind aber auch zurickzugeben, wenn die jeweilige
Herkunftsgesellschaft dies verlangt.

Christliche Kunstgegenstande aus den Partner- oder Mitgliedskirchen sind
immer auch Zeugnisses einer eigenen Verarbeitung oder Aneignung der
neuen, vormals fremden Religion. Sie sind Zeugnisse einer theologischen
Kontextualisierung, die es zu wirdigen gilt.



3.5 Strukturelle Herausforderungen fir Mission heute: Partizipation
Mission ist nicht zu Ende, indem man sie fUr beendet erklart oder strukturell
und konzeptionell neu definiert. Sie bleibt eine gemeinsame Geschichte und
Aufgabe, die fiUr die Gestaltung des partnerschaftlichen Umgangs eine
anhaltende Bedeutsamkeit hat. Dieser Prozess sollte in einem gemeinsam
gefUhrten Dialog stattfinden, in den beide Seiten ihre Sichtweisen einbringen
kénnen und muissen. Es ist notwendig, dass beide Seiten Zugang zu den
Quellen dieser gemeinsamen Geschichte haben. Ein geteiltes Verstandnis
und eine gemeinsame ,Ownership" sind unverzichtbar.

Eine der zentralen Herausforderungen fUr die Kirchen und Mitgliedswerke
der EMW, aber auch fir staatliche Institutionen, Universitdaten, Hochschulen
und forschungsfoérdernde Einrichtungen besteht darin, finanzielle Mittel und
Ressourcen fur diesen Prozess zur Verfigung zu stellen und eine gerechte
Mittel- und Personalpolitik zu etablieren. Hierbei gilt es sicher zu stellen,
dass die Auseinandersetzung mit dem kolonialen Erbe die Interessen der
Partner und Mitglieder aus dem globalen SUden widerspiegelt. Dabei geht es
um die Agency dieser Partner beziehungsweise Mitglieder. Ohne sie lAuft
auch eine kritische Aufarbeitung kolonialer Geschichte und Mission Gefahr,
einen ,Eurozentrismus 2.0" zu férdern, da selbst in der kritischen
Selbstreflexion oft Europa im Mittelpunkt steht. Widerstande dirfen nicht
ignoriert werden, da Dekolonisierung auch als neues Instrument von
.weifler" Herrschaft oder sogar als ,White Saviourism" auftreten kann. Die
Frage von Macht und Einfluss muss deshalb thematisiert werden.

In diesem Kontext sind sowohl Akteur*innen aus Kirche als auch
Universitaten sowie andere Forschungseinrichtungen und
Férderinstitutionen gefordert, gleichberechtigte Deutungs- und
Verstehensprozesse zu fordern und Wissenssystemen Raum zu geben, die in
westlichen akademischen Diskursen marginalisiert werden. Wissens- und
Personalpolitik missen sich fragen: Welche Wissensformen und -
paradigmen erhalten in der Aufarbeitung kolonialer Missionsgeschichte
besondere Aufmerksamkeit und finanzielle Zuwendung? Welche Methoden
und Theorien bestimmen die Forschung, und wird das wissenschaftliche
System, dem sie entspringen, den untersuchten Gegenstanden und
Wissensparadigmen gerecht? Auch in epistemologischer Hinsicht missen
sich unsere Universitdten der Frage nach mdglichen inhdrenten Rassismen
stellen. Welche Rolle spielen Wissensgemeinschaften in diesem Prozess?

Die Herausforderung liegt also nicht nur in der praktischen Umsetzung von
Partizipation, sondern auch in der kritischen Auseinandersetzung mit den
strukturellen Bedingungen, die ein gleichberechtigtes Miteinander sowohl
auf kirchlicher als auch auf akademischer Ebene ermdglichen oder
behindern kdnnen.

Schliefilich gilt es, auch die Wahrnehmung des Hier und Jetzt zu scharfen:
Eine Aufarbeitung des kolonialen Erbes ohne Bericksichtigung der
Herausforderungen von Rassismus und ausschlieBenden Praktiken im
postmigrantischen Kontext unserer heutigen Gesellschaft ist nicht
glaubwaurdig. Die Aufarbeitung kolonialer Vergangenheit und die
Dekolonisierung von Werken der Partner- und Mitgliedschaft sowie deren
Entwicklungs- und Missionsverstandnis muss Hand in Hand gehen mit
rassismuskritischen Initiativen der Kirchen und anderen gesellschaftlichen

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany




Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

Institutionen. Darum werden nun Empfehlungen zur Weiterarbeit vor dem
Hintergrund von bisher Erreichtem gegeben.

4. Empfehlungen fOr die Weiterarbeit im Raum der EMW

Im Folgenden werden einige exemplarischen Empfehlungen fir die
Weiterarbeit im Raum der EMW vorgestellt. Sie sollen Impulse fir das weitere
Nachdenken Uber die Umsetzung der Einsichten der Restitutionsdebatte
geben.

4.1 Digitalisierung und internationale ErschlieBung von Archiven

Die EMW und ihre Mitgliedskirchen sollten die Digitalisierung von Missions-
und Kolonialarchiven vorantreiben, um den Zugang zu historischen Quellen
zu erleichtern. Dabei ist eine enge Zusammenarbeit mit Partnern und
Mitgliedern im globalen Siden notwendig, um kulturelle Sensibilitat
sicherzustellen. Die digital bereitgestellten Materialien sollen
wissenschaftlich erschlossen, mit Metadaten versehen und einer
internationalen Offentlichkeit zuganglich gemacht werden, um die
historische Transparenz zu starken und die Kooperation zu fordern.

4.7 Schaffung einer gemeinsamen digitalen Plattform

Die Einrichtung einer die EMW-Mitglieder Gbergreifenden zentralen,
interaktiv nutzbaren digitalen Plattform soll den Austausch von
Informationen, Dokumenten, Forschungsergebnissen und best-practice
Beispielen ermdglichen. Diese Plattform sollte barrierefrei gestaltet sein,
unterschiedliche Sprachen berUcksichtigen und eine nutzerfreundliche
Oberflache bieten. Ziel ist es, den Zugang zu Archiven, Sammlungen und
wissenschaftlichem Wissen zu erleichtern und die internationale Vernetzung
zu fordern.

4.3 Sammlung von Best-Practice-Beispielen

Es sollte eine systematische Sammlung und Dokumentation gelungener
Ansétze, Projekte und Strategien zur Dekolonisierung, Provenienzforschung,
Erinnerungsarbeit und partnerschaftlicher Zusammenarbeit erfolgen. Diese
Best-Practice-Beispiele sollen als Inspirationsquelle dienen, den
Erfahrungsaustausch fordern und in Publikationen oder
Fachveranstaltungen préasentiert werden.

4.4 Begleitung von Abgaben und Festlegung der Rahmenbedingungen

Bei der Abgabe von Archiven, Sammlungen und Artefakten ist eine
professionelle Begleitung fUr die jeweiligen Werke notwendig. Es gilt, klare
Rahmenbedingungen fir die Dokumentation, Aufarbeitung und den
rechtssicheren Umgang zu entwickeln. Dabei missen Schutz-, Zugangs- und
Nutzungskonzepte festgelegt werden, um die wissenschaftliche und
kulturelle Integritdt der Sammlungen zu sichern und eine kritische Reflexion
der Eigentums- und Restitutionsfragen zu gewahrleisten.



Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

4.5 Verankerung in Curricula von Schulen, Universitaten und
kirchlichen Bildungstragern

Um einen tiefgehenden gesellschaftlichen Wandel zu unterstitzen, sollen
Bildungsinstrumente entwickelt werden, die Dekolonisierung als
Querschnittsthema in kirchlicher, schulischer und universitaren Bildung
verankern. Dabei sind Lehrmaterialien, Workshops, Fortbildungen und
Ausbildungskurse fior Multiplikator*innen und Bildungseinrichtungen
vorgesehen, die den interkulturellen Dialog, Rassismuskritik und historische
Aufarbeitung férdern.

4.6 Forschungskooperationen mit dem Globalen SUden, Beteiligung der
Partner*innen und Mitglieder an Entscheidungsprozessen

Die EMW und ihre Migliedseinrichtungen sollten den Ausbau
gleichberechtigter, nachhaltiger Forschungskooperationen vorantreiben, bei
denen Partner*innen und Mitglieder im globalen Stden aktiv in die Planung,
DurchfUhrung und Auswertung der Projekte eingebunden werden.
Entscheidungen sollen transparent und partizipativ getroffen werden, um
Machtgefalle abzubauen und eine Revitalisierung der lokalen Perspektiven
sowie eine gerechte Verteilung von Ressourcen und Rechten sicherzustellen.

4.7 Liturgische Formulare, Dekolonisierung der Liturgie

Es wird empfohlen, liturgische Texte, Gebete und Feiern im kirchlichen
Kontext anhand dekolonialer Kriterien zu Uberprifen und zu Uberarbeiten.
Ziel ist es, koloniale Narrative zu dekonstruieren, Raum fOr marginalisierte
Stimmen zu schaffen und keinen eurozentrischen Blick zu reproduzieren.
Das Einbeziehen von kulturell und religids vielfaltigen Elementen soll die
liturgische Praxis bereichern und inklusiven Ausdruck fordern.

4.8 Kooperative Erinnerungsarbeit

Die EMW sollte gemeinsam mit Partnern innovative Formate der
Erinnerungsarbeit entwickeln, bei denen Geschichten, Objekte und Artefakte
im Mittelpunkt stehen. Das Storytelling kann durch multimediale Formate,
Ausstellungen, Workshops und Gesprachskreise erfolgen, um Erinnerung
lebendig zu machen, ldentitaten zu starken und gegenseitiges Verstandnis
zu fordern.

4.9 Kooperative Provenienzforschung

Ein weiterer Schritt ist die enge Zusammenarbeit zwischen kirchlichen und
wissenschaftlichen Partnerinstitutionen bei der Erforschung der Herkunft
und Bedeutung von Sammlungssticken. Ziel ist es, kontextbezogene,
nachvollziehbare Erklarungen fir die Artefakte zu entwickeln, individuelle
Geschichte(n) sichtbar zu machen und fir maogliche Restitutionen
Aufklarungsarbeit zu leisten. Dabei sollen die Betroffenen und
Herkunftsgesellschaften aktiv in den Forschungsprozess eingebunden
werden, um eine gerechte und inklusive Praxis zu gewahrleisten.



Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

h. Praktische Hinweise und Kontakte

Im Folgenden werden exemplarisch Beratungs- und Kontaktmaoglichkeiten
sowie Beispiele genannt. Die Liste erhebt keinen Anspruch auf
Vollstandigkeit.

5.1. Beratungsstellen und Kooperationspartner for
Provenienzforschung und Restitution

Deutsches Zentrum fir Kulturgutverluste (DZK)
https://kulturgutverluste.de/

kontakt@kulturgutverluste.de, Humboldtstr. 12, 39112 Magdeburg, Tel:
0391/7277630 (Moglichkeit kurz- und langfristiger Projektforderung)

Im Bereich “Kultur- und Sammlungsgut aus kolonialen Kontexten” finden
sich neben Informationen zu kurz- und langfristiger Projektférderung und
den dazu nétigen Antrdgen auch Beispiele von Rickgaben sowie Materialien
zum Thema zum Downloaden. Dazu z&hlt z.B. der fir Sammlungsgut in den
ehemaligen Missionsgesellschaften in Deutschland informative Band vn Jan
HUsgen, Missionary Societies and Religious Orders in German Colonies and
Their Contribution to Ethnographic Collections, 2025
(https://doi.org/10.25360/01-2025-00046)

Zum DZK gehdért auch die Forschungsdatenbank Proveana, die u.a.
Ergebnisse bisheriger Forschungsprojekte darstellt
(https://www.proveana.de/de/start)

Deutscher Museumsbund
www.museumsbund.de
Der Museumsbund hat zum Thema zwei wichtige Leitfaden erstellt:

- Leitfaden zum Umgang mit Sammlungsgut aus kolonialen Kontexten
(2021in Deutsch, Englisch und Franzdsisch)
https://www.museumsbund.de/wp-content/uploads/2021/03/mb-
leitfanden-web-210228-02.pdf

- Leitfaden zum Umgang mit menschlichen Uberresten in Museen und
Sammlungen (2021 in Deutsch, Englisch und Franzésisch)
https://www.museumsbund.de/publikationen/umgang-mit-
menschlichen-ueberresten-in-museen-und-sammlungen/

Kompetenzstelle DeKolonisierung am Stadtmuseum Berlin
https://www.stadtmuseum.de/kompetenzstelle-dekolonisierung

CERES, Bochum
Forschungsschwerpunkt Missionssammlungen
https://ceres.rub.de/de/forschung/projekte/missionssammlungen/

Auswartiges Amt
https://www.auswaertiges-amt.de/de/aussenpolitik/kultur-und-
gesellschaft/07-kulturgueter

Beauftragter der Bundesregierung for Kultur und Medien
https://kulturstaatsminister.de/#


https://doi.org/10.25360/01-2025-00046
https://www.museumsbund.de/
https://www.museumsbund.de/wp-content/uploads/2021/03/mb-leitfanden-web-210228-02.pdf
https://www.museumsbund.de/wp-content/uploads/2021/03/mb-leitfanden-web-210228-02.pdf
https://ceres.rub.de/de/forschung/projekte/missionssammlungen/

5.2. Beispiele von Aufarbeitung und Restitution im Rahmen von
Dekolonisierungsstrategien in Missionswerken
Den meisten Partnerschafts- und Entwicklungswerken, die aus
Missionswerken hervorgegangen sind, ist heute bewusst, dass ein kritischer
Blick auf die eigene koloniale Verflechtungsgeschichte wichtig und deren
Aufarbeitung zur eigenen Glaubwuirdigkeit beitragt. Im Folgenden eine
Auswahl, die keinen Anspruch auf Vollstandigkeit enthalt. Nachfragen bei
einzelnen Werken lohnen sich:
e Leipziger Missionswerk, ,glaubwirdig? Mission postkolonial®,
https://www.leipziger-missionswerk.de
e Sammlung des Ordens der Oblaten der Unbefleckten Jungfrau Maria,
https://www.oblaten.org
e Sammlung der Pallottinerinnen in Limburg,
https://www.pallottiner.org (Projekt mit dem Deutschen Zentrum for
Kulturgutverluste 2023/2024)
e Projekt der Universitdt Bonn mit dem Haus der Volker und Kulturen
der SVD in Sankt Augustin
Herrnhuter Missionshilfe, https://voelkerkunde-herrnhut.de
Berliner Missionswerk: Mission: Reflexion. Basiskonzept der
Neukonzeption der Ausstellung des Berliner Missionswerks, Berlin
2022, https://www.berliner-missionswerk.de.
e Okumenewerk der Nordkirche, https://www.nordkirche.de:
,Entkolonisiert Euch! Episteme des Globalen Sidens
e Vereinte Evangelische Mission, https://www.vemission.org/ueber-
uns/unsere-themen/mission-kolonialismus#

5.3. Sdkulare museale Dekolonisierungskonzepte
Den meisten Museen ist inzwischen bewusst, dass ein genauer Blick auf die
eigene Sammlung ndétig ist und die Frage gestellt werden muss, unter
welchen Umstanden die Gegenstédnde an das jeweilige Museum kamen. In
Bezug auf den kolonialen Kontext sind es nicht nur ethnologische Museen,
die sich hier der Provenienzforschung und der Frage der Dekolonialisierung
stellen miUssen. Im Folgenden findet sich eine Auswahl von Museen, an
denen solche Projekte stattgefunden haben.

e Bricke Museum, Berlin, https://www.bruecke-museum.de/de/

e Deutsches Technikmuseum, Berlin, https://technikmuseum.berlin/

e Ethnologisches Museum, Berlin, https://www.smb.museum/museen-

einrichtungen/ethnologisches-museum/home/:
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-
museum/sammeln-forschen/provenienzforschung-im-humboldt-
forum/

e Museum Grassi fur Volkerkunde, Leipzig, https://grassi-
voelkerkunde.skd.museum

e Linden-Museum, Stuttgart, https://lindenmuseum.de/

e Museum am Rothenbaum, Hamburg, https://markk-
hamburg.de/category/koloniales_erbe
Museum FUNnf Kontinente, MOnchen, https://www.museum-fuenf-
kontinente.de/

e Museum fir Vélkerkunde Dresden, https://voelkerkunde-
dresden.skd.museum/

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany



https://www.bruecke-museum.de/de/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/home/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/home/
https://grassi-voelkerkunde.skd.museum/
https://grassi-voelkerkunde.skd.museum/
https://lindenmuseum.de/
https://markk-hamburg.de/category/koloniales_erbe
https://markk-hamburg.de/category/koloniales_erbe
https://www.museum-fuenf-kontinente.de/
https://www.museum-fuenf-kontinente.de/

Postkoloniale Provenienzforschung Niedersachsen PAESE
(Zusammenschluss von 5 Museen in Niedersachsen),
https://www.postcolonial-provenance-research.com/
Rautenstrauch-Joest-Museum Kulturen der Welt, Kéln,
https://rautenstrauch-joest-museum.de/Startseite

Sammlung Kulturen der Welt, LObeck, https://skw.die-luebecker-
museen.de/

Ubersee-Museum Bremen, https://www.uebersee-museum.de/
Weltkulturen-Museum, Frankfurt a.M.,
https://www.weltkulturenmuseum.de/

5.4. Kooperation mit lokalen und regionalen
Dekolonisierungsinitiativen
Hier sei als Beispiel ,Decolonize Berlin: Aktionsprogramm fur das Land
Berlin" genannt; stichwortartig werden hier Facetten dieser Initiative
vorgestellt:

Bildung und Wissenschaft: Schluss mit der Marginalisierung des
Wissens ehemals kolonialisierter Menschen; Recht auf rassismus-
und diskriminisierungsfreie Bildung; Machtkritische (Aus-) Bildung
starken; Diversifizierungsprozesse in Institutionen stérker
vorantreiben.

Kunst und Kultur: Dekolonisierungsprozesse starker vorantreiben;
ROckfuhrung von kolonialen Raubgitern; Einbeziehung und Starkung
afrodiasporischer, Schwarzer und afrikanischer Akteur*innen.
Erinnerung und Erzahlung - Offentlicher Raum und Stadtgesellschaft:
Perspektiven der ehemals Kolonisierten in Erinnerungskultur
verankern: Antikolonialen Widerstand darstellen: Politisch Teilhabe
aller Menschen ermaéglichen.

Internationale Zusammenarbeit: Zwischenstaatliche/internationale
Hierarchien und Abhangigkeiten auf politischer und wirtschaftlicher
Ebene aufbrechen; Migrantische und afrikanische Akteur*innen
vorrangig férdern; Stddtepartnerschaften dekolonisieren.

5.5. Spirituell-liturgischer Umgang mit kolonialen Verstrickungen
FUr den spirituell-liturgischen Umgang mit den kolonialen Verstrickungen
ergeben sich zum Beispiel folgende Mdglichkeiten:

Rising from the Ashes (Gathering im Haus der Kulturen der Welt
Berlin/2025): 1. Wirdigung aller Krafte und Personen, die einen
positiven Einfluss auf uns haben in Geschichte und Gegenwart; 2.
Symbolisches Ausgraben der Spuren der kolonialen
Gewaltgeschichte und der Knochen ihrer Opfer; 3. Symbolische
Austreibung der kolonialen Damonenwesen und -krafte; 4.
Symbolisches Reparieren/Verndhen der Zerstérungen/Risse; b.
Benennen der Dynamiken und Ursachen von Kolonialismus, Neo- und
Postkolonialismus.

Lavagem (offizieller Feiertag in Bahia/Brasilien und liturgische Praxis
in Berlin): Symbolisches Reinigen von Kirchenstufen durch
afrobrasilianisch-schamanistische Candomblé-Gemeinschaften als
Protest und Befreiung von rassistischen Umgangsformen der
Kirchen.

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany



https://www.uebersee-museum.de/
https://www.weltkulturenmuseum.de/

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

Christliche BuBriten: Wie kénnen diese gestaltet werden, sei es in
Kooperation mit Diasporamigrationsgemeinden oder bei
zwischenkirchlichen 6kumenischen Partner- und Mitgliedertreffen?
Interreligidse spirituelle Formen: Teilen der jeweiligen Verstrickungen
in koloniale Strukturen und Gewaltgeschichten; Gedenken der Opfer
und Erinnern des Widerstands; Transformation/Umkehrerklarung;
Bitte um Vergebung; Erinnern an religidse VerheiBungen und
Hoffnungen auf Verdnderung, Gerechtigkeit und Frieden.

6. Literaturhinweise und Medien

6.1 Bucher, Schriften, Dokumente

Decolonize Berlin (Hg.), Was weif3 denn ich? Erziehung, Bildung und
Bildungsinstitutionen in antikolonialer Kritik. Drei Gutachten, Berlin
2022.

Decolonize Berlin (Hg.), Wirtschaftspolitik neu denken: Schritte zur
Dekolonisierung, Berlin 2024.

Bonaventure Soh Bejeng Nidkung (Hg.), Forgive us our trespasses.
Vergib uns unsere Schuld. Von (un)wirklichen Grenzen, (Un)Moral und
anderen Uberschreitungen, Berlin 2024.

Bricke-Museum/Stiftung Deutsches Technikmuseum Berlin/Stiftung
Stadtmuseum Berlin, Daniela Bystron/Anne Faser (Hg.), Das Museum
dekolonisieren? Kolonialitdt und museale Praxis in Berlin, Bielefeld
2022.

Horst Grunder/Hermann Hiery (Hg.), Die Deutschen und ihre Kolonien,
Berlin 2018.

Heike Jakubeit, Dekolonisieren — eine Aufgabe von Missionswerken
als Erinnerungsgemeinschaften, in: Mission, Kolonialismus,
Partnerschaft. Beitrage zu einer postkolonialen RelektUre,
Missionsakademie an der Universitdt Hamburg, Hamburg 2022, 131-
142.

Missionsakademie an der Universitdt Hamburg (Hg.), Mission,
Kolonialismus, Partnerschaft. Beitrdge zu einer postkolonialen
Relekture, Hamburg 2022 (digital unter www.missionsakademie.de:
TIMA 20)

Deutsches Historisches Museum (Hg.), Deutscher Kolonialismus,
Berlin 2019.

ORK (Hg.); TTL: Together towards life: Mission and Evangelism in
changing Landscapes 2013,
https://www.oikoumene.org/resources/documents/together-
towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes
(deutsch:
https://www.oikoumene.org/de/resources/documents/together-
towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes)
Ebene Philippo/Hapman Suy Lan/Ofuatey-Alazand Nadja (Hg.),
Koloniale Gespenster -Widerstandige Geister. Kirche, Kolonialismus
und danach, Berlin 2022 (Begleitschrift zu Ausstellung Uber Beteiligte
an kolonialen Konflikten und deren postkolonialer Prasentation)
Martin Radermacher, Das Museum als Kontaktzone.
Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher



https://www.oikoumene.org/resources/documents/together-towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes
https://www.oikoumene.org/resources/documents/together-towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

Forschung, in: Patrick Felix Kriger & Martin Radermacher,
Missionsgeschichtliche Sammlungen heute, Bielefeld 2024, 35-49.

e Berliner Entwicklungspolitischer Ratschlag (Hg.), Mainstreaming
Decolonize! Koloniale Kontinuitaten in der Entwicklungspolitik, Berlin
2022.

e Berliner Entwicklungspolitischer Ratschlag (Hg.), Checklisten fur eine
rassismuskritische entwicklungspolitische Offentlichkeitsarbeit,
Berlin 2021.

e Felwine Sarr/Bénédicte Savoy, Zuriickgeben. Uber die Restitution
afrikanischer Kulturgiter, Berlin 2021

e [Interkulturelle Theologie/ZMiss 1/2025: Restitution matters. Museale
Kulturgiter in dekolonialen und interdisziplindren Perspektiven),
Leipzig 2025

e Charlotte Wiedemann, Den Schmerz der anderen begreifen.
Holocaust und Weltgedachtnis, Berlin 2022, 2. Auflage (Reflexion Uber
Zusammenhang des Gedenkens an Holocaust und Kolonialismus
sowie Umgang mit gegenwartigen globalen Konflikten)

6.2 Film
e Das leere Grab (Relevanz von Human Remains fUr Gemeinschaften
am Beispiel des nach Europa verschleppten Kopfes eines
tansanischen Kolonialopfers); Film von Agnes Lisa Wegner/Cece
Mlay, https://www.zdf.de/dokus/das-leere-grab-movie 100.

Anhang: Begriffsklarungen

Dekolonisierung und Postkolonialismus

In historischer Perspektive bezeichnet D. den Prozess der Unabhangigkeit
und Entlassung vormals kolonisierter Gebiete in (national-)staatliche
Unabhangigkeit. Dieser Prozess bezeichnet jedoch keinen definitiven
Endpunkt, vielmehr wird d D. als Teil bzw. Fortsetzung der weiterlaufenden
Geschichte des européischen Kolonialismus bis in die Gegenwart verstanden
(im Sinne einer ,Vergangenheit, die nicht vergeht“[2]). Daher mUssen die aus
dem Kolonialismus resultierenden Machtverhaltnisse, die bis heute
fortwirken, identifiziert und abgebaut werden.

In erinnerungspolitischer Perspektive bezeichnet D. in den gegenwartigen
gesellschaftlichen Zusammenhangen eine soziale Bewegung, die die
Forderung nach der (a) bewussten kritischen Aufarbeitung der Geschichte
des européischen Kolonialismus (und der Mission), hier speziell der
kolonialen Geschichte Deutschlands (neu) stellt und (b) den Prozess der
aktiven Gestaltung einer neuen Erinnerungskultur, die nicht einseitig
Geschichte aus der Sicht der Kolonialmachte erinnert, sondern
(rassismus-)kritisch die darin wirkenden hegemonialen
Reprasentationsstrukturen kollektiver Erinnerung aufbricht, die Opfer
kolonialer Gewalt bzw. deren Nachfahren aktiv miteinbezieht und sich auch
for migrantische Perspektiven 6ffnet. Daraus ergibt sich konsequenterweise,
dass eine solche Erinnerungskultur als Praxis notwendig transnational,
interkulturell und rassismuskritisch angelegt ist und sowohl das historische
Erbe als auch die Erinnerungspraxis als gemeinsames bzw. geteiltes
Anliegen begriffen wird.


https://euc-word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?ui=de-DE&rs=de-DE&wopisrc=https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%2Fpersonal%2Fstephan_twardowski_th-reutlingen_de%2F_vti_bin%2Fwopi.ashx%2Ffiles%2F360124d8136442b79b036a800d0953bd&wdenableroaming=1&mscc=0&wdodb=1&hid=88B4B0A1-50B8-D000-5E07-CFA88CC18B57.0&uih=sharepointcom&wdlcid=de-DE&jsapi=1&jsapiver=v2&corrid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&usid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&newsession=1&sftc=1&uihit=docaspx&muv=1&ats=PairwiseBroker&cac=1&sams=1&mtf=1&sfp=1&sdp=1&hch=1&hwfh=1&dchat=1&sc=%7B%22pmo%22%3A%22https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%22%2C%22pmshare%22%3Atrue%7D&ctp=LeastProtected&rct=Normal&wdorigin=ItemsView&wdhostclicktime=1752231031094&afdflight=81&csc=1&csiro=1&instantedit=1&wopicomplete=1&wdredirectionreason=Unified_SingleFlush#_ftn2

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

In erkenntnistheoretischer Perspektive bezeichnet D. einen Denkansatz , der
bewusst versucht, den europaischen Einfluss auf die grundlegende
Konfiguration des Denkens kritisch zu hinterfragen und Selbst-
/Welterkenntnis auf andere, ggf. kulturell gepréagte Epistemologien
anzuerkennen und einzubeziehen. Die ,Dekolonisierung des

Wissens" umfasst dabei die Offnung von Wissenssystemen und
Bildungsinstitutionen fir nicht-européische Formen des Wissens und der
Erkenntnis und der aus ihnen resultierenden kulturellen Praktiken. (...)

[1] Vgl. Maria do Mar Castro Varela / Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische
EinfOhrung, Bielefeld: transcript Verlag 32020, 28-47.

[2] Auf Frz. ,un passé qui ne passe pas", auf dt. wohl urspringlich von E. Nolte, bezogen auf
den Nationalsozialismus (FAZ, 06.06.1986), von H. Fischer-Tiné angewendet auf den
Kolonialismus (vgl. ders., Dekolonisation im 20. Jahrhundert, BpB,
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-
globalgeschichte/219139/dekolonisation-im-20-jahrhundert/ .

Deutschland als postmigrantische Gesellschaft

Naika Foroutan beschreibt die heutigen Aushandlungsprozesse als Kern der
Jpostmigrantischen Gesellschaft". Hinter dem Begriff ,Migration” werden im
Einwanderungsland Deutschland die heutigen strukturellen, sozialen,
kulturellen und identitaren K&mpfe um Anerkennung ausgefochten. ,Der
Kernkonflikt in postmigrantischen Gesellschaften dreht sich nur an der
Oberflache um Migration - tatsachlich ist der Konflikt jedoch angetrieben
von der Aushandlung und Anerkennung von Gleichheit als zentralem
Versprechen moderner Demokratien, die sich auf Pluralitdt und Paritat als
Grundsatz berufen.” Es geht in einer postmigrantischen Perspektive darum,
ein Pluralitdt anerkennendes, sinnstiftendes Narrativ zu entwickeln, das
,sich dem Versprechen der Gerechtigkeit zuwendet" und als
gesamtgesellschaftliches Ziel Integration fUr alle — die gleichberechtigte
Gesellschaft - formuliert (vgl. Foroutan, 223-227).

Provenienz und Restitution

,Restitution ist die RUckgabe von Objekten an Personen, Gemeinschaften
oder Institutionen. FUr ethnologische Museen bedeutet das u.a. die RUckgabe
identitatsstiftender, kultureller oder sakraler Gegensténde, die im kolonialen
Kontext erworben, unter ungleichen Machtverhaltnissen angeeignet oder
geraubt wurden, an die Herkunftsgesellschaften. Dies erfolgt in der Regel
nach einer systematischen Provenienzforschung und wird gemeinsam mit
der jeweiligen Herkunftsgemeinschaft vorbereitet und

durchgefthrt.” (Definition des Grassi Museums fUr Volkerkunde Leipzig)

Critical Whiteness/Rassismus

Zur Geschichte und pragenden Wirklichkeit des Kolonialismus gehért, dass
das Weif3sein (,whiteness") von Menschen in sogenannten westlichen und
kolonialen Kontexten in der Regel als ,normal, durchschnittlich, alltaglich
und - zumindest diskursiv - unsichtbar" betrachtet wird. ,Seine Prasenz
artikuliert sich Ober Abwesenheit: Whiteness kann immer dann
vorausgesetzt werden, wenn es nicht benannt wird. Die Bezeichnung ist
OberflUssig, denn jeder Mensch ist Weil3, es sei denn, er wird explizit und
nachdricklich als nicht-Weif3 ausgewiesen. Whiteness hat vermeintlich
keinen spezifischen Inhalt, markiert eine Leerstelle und kann —wenn
UOberhaupt — nur negativ Uber das definiert werden, was es nicht ist: nicht
deviant, nicht exotisch, nicht bemerkenswert."


https://euc-word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?ui=de-DE&rs=de-DE&wopisrc=https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%2Fpersonal%2Fstephan_twardowski_th-reutlingen_de%2F_vti_bin%2Fwopi.ashx%2Ffiles%2F360124d8136442b79b036a800d0953bd&wdenableroaming=1&mscc=0&wdodb=1&hid=88B4B0A1-50B8-D000-5E07-CFA88CC18B57.0&uih=sharepointcom&wdlcid=de-DE&jsapi=1&jsapiver=v2&corrid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&usid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&newsession=1&sftc=1&uihit=docaspx&muv=1&ats=PairwiseBroker&cac=1&sams=1&mtf=1&sfp=1&sdp=1&hch=1&hwfh=1&dchat=1&sc=%7B%22pmo%22%3A%22https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%22%2C%22pmshare%22%3Atrue%7D&ctp=LeastProtected&rct=Normal&wdorigin=ItemsView&wdhostclicktime=1752231031094&afdflight=81&csc=1&csiro=1&instantedit=1&wopicomplete=1&wdredirectionreason=Unified_SingleFlush#_ftnref1
https://euc-word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?ui=de-DE&rs=de-DE&wopisrc=https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%2Fpersonal%2Fstephan_twardowski_th-reutlingen_de%2F_vti_bin%2Fwopi.ashx%2Ffiles%2F360124d8136442b79b036a800d0953bd&wdenableroaming=1&mscc=0&wdodb=1&hid=88B4B0A1-50B8-D000-5E07-CFA88CC18B57.0&uih=sharepointcom&wdlcid=de-DE&jsapi=1&jsapiver=v2&corrid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&usid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&newsession=1&sftc=1&uihit=docaspx&muv=1&ats=PairwiseBroker&cac=1&sams=1&mtf=1&sfp=1&sdp=1&hch=1&hwfh=1&dchat=1&sc=%7B%22pmo%22%3A%22https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%22%2C%22pmshare%22%3Atrue%7D&ctp=LeastProtected&rct=Normal&wdorigin=ItemsView&wdhostclicktime=1752231031094&afdflight=81&csc=1&csiro=1&instantedit=1&wopicomplete=1&wdredirectionreason=Unified_SingleFlush#_ftnref2
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/219139/dekolonisation-im-20-jahrhundert/
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/219139/dekolonisation-im-20-jahrhundert/

Evangelische Mission
Weltweit

Association of Protestant Churches
and Missions in Germany

Die vor allem im angloamerikanischen Raum entwickelte Wissenschaft der
,Critical Whitness Studies" setzt sich kritisch mit der konstruierten
Normativitdt von ,Weifisein" und ihren anthropologischen,
gesellschaftlichen, politischen und globalen Folgen auseinander. Sie steht in
engem Zusammenhang mit kritischer Rassismusforschung und
Dekolonisierungsforschung. Die Auseinandersetzung und Dekonstruktion
von ,Weif3sein" kann als ein zentraler Aspekt gegenwartiger
Rassismusforschung und Dekolonialisierungsprozesse betrachtet werden.

Hamburg, 19.12.2025



