
 

Dekolonisierung der Mission? 
Zur kritisch-konstruktiven Aufarbeitung des kolonialen 

Erbes  
der EMW-Mitgliedswerke 

 
Ein Impulspapier des Theologischen Ausschusses der EMW 

 
 

Inhalt 
Dekolonisierung der Mission!? – Zu Aufgabe und Ziel des Impulspapiers ........2 

1. Kirchliche Erinnerungskultur im Kontext der Postmigrationsgesellschaft: 
Eine Reflexion .....................................................................................................3 

2. Theologische Reflexion ...................................................................................4 

2.1 Problemstellung .........................................................................................4 

2.2 Ökumenische Grundlage und theologische Vision ...................................5 

2.3. Restitution, Umkehr und Gerechtigkeit ...................................................8 

3. Praktische Herausforderungen und Handlungsimpulse ............................ 10 

3.1 Dekolonisierung als öffentlichkeitswirksame Strategie ....................... 11 

3.2 Herausforderungen und Aufgaben für die Bildungsarbeit .................... 11 

3.3 Herausforderungen und Aufgabe für eine wissenschaftliche 
Aufarbeitung der Missions- und Kolonialgeschichte.................................. 12 

3.4 Restitution von Artefakten und Sammlungen ....................................... 13 

3.5 Strukturelle Herausforderungen für Mission heute: Partizipation ....... 14 

4. Empfehlungen für die Weiterarbeit im Raum der EMW .............................. 15 

4.1 Digitalisierung und internationale Erschließung von Archiven ............. 15 

4.2 Schaffung einer gemeinsamen digitalen Plattform ............................. 15 

4.3 Sammlung von Best-Practice-Beispielen ............................................. 15 

4.4 Begleitung von Abgaben und Festlegung der Rahmenbedingungen ... 15 

4.5 Verankerung in Curricula von Schulen, Universitäten und kirchlichen 
Bildungsträgern ........................................................................................... 16 

4.6 Forschungskooperationen mit dem Globalen Süden, Beteiligung der 
Partner*innen und Mitglieder an Entscheidungsprozessen ....................... 16 

4.7 Liturgische Formulare, Dekolonisierung der Liturgie ............................ 16 

4.8 Kooperative Erinnerungsarbeit .............................................................. 16 

4.9 Kooperative Provenienzforschung ......................................................... 16 

5. Praktische Hinweise und Kontakte ............................................................. 17 

5.1. Beratungsstellen und Kooperationspartner für Provenienzforschung 
und Restitution ............................................................................................. 17 



 

5.2. Beispiele von Aufarbeitung und Restitution im Rahmen von 
Dekolonisierungsstrategien in Missionswerken ......................................... 18 

5.3. Säkulare museale Dekolonisierungskonzepte ..................................... 18 

5.4. Kooperation mit lokalen und regionalen Dekolonisierungsinitiativen. 19 

5.5. Spirituell-liturgischer Umgang mit kolonialen Verstrickungen ........... 19 

6. Literaturhinweise und Medien ..................................................................... 20 

6.1 Bücher, Schriften, Dokumente ................................................................ 20 

6.2 Film.......................................................................................................... 21 

Anhang: Begriffsklärungen .............................................................................. 21 

 
 
 

Dekolonisierung der Mission!? – Zu Aufgabe und Ziel des 
Impulspapiers 
 
Die Arbeit der EMW-Mitgliedswerke befasst sich seit jeher Fragen zur 
Verhältnisbestimmung in den Beziehungen zu ihren internationalen Partnern 
beziehungsweise Mitgliedern. Oft sind dies ehemalige Missionskirchen, mit 
denen die Mitgliedswerke eine lange und ereignisreiche Geschichte teilen. 
Manche gehen zurück bis in die Zeit der Kolonisation oder der 
Migrationsbewegungen des 19. Jahrhunderts. Andere Partnerschaften haben 
eine sehr viel jüngere Geschichte, die ihre Wurzeln in einer christlich 
motivierten Entwicklungszusammenarbeit oder der weltweiten 
ökumenischen Bewegung in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg hat. Allen 
ist aber die bleibende Aufgabe gestellt, die Frage des partnerschaftlichen 
Miteinanders im Angesicht kritischer Anfragen aus Kirche und 
Zivilgesellschaft immer wieder neu zu reflektieren.  

Die Decolonize-Bewegung erfährt seit einigen Jahren eine breite öffentlich 
und mediale Rezeption. Die gesellschaftliche Debatte dazu dreht sich vor 
allem um die Frage einer kritischen Gedenk- und Erinnerungskultur in Bezug 
auf den deutschen bzw. europäischen Kolonialismus und die damit 
verbundene Frage nach der Erforschung der Provenienz und Restitution von 
menschlichen Überresten sowie Objekten (sog. “Cultural Belongings”) in 
Museen, Archiven und anderen öffentlichen Institutionen.  Im akademischen 
Bereich konzentrieren sich die Debatten in jüngster Zeit auch auf 
Forderungen nach einer „Dekolonisierung des Denkens“ und den daraus 
folgenden Veränderungen der wissenschaftlichen Praxis in Natur- und 
Kulturwissenschaften. 

In dieser Spannung der Ungleichzeitigkeiten und der neuen (alten) Debatten 
über Dekolonisierung, Restitution und Erinnerungskultur gilt es, einen Weg 
zu finden, der Missionswerke und ihre Partner und Mitglieder im globalen 
Süden in einen gemeinsamen Prozess der Selbstverortung angesichts 
politisch intensivierter Debatten um die koloniale Vergangenheit und 
Verantwortung Deutschlands in der Gegenwart führt. 

Wo und auf welche Art und Weise kritische Reflexionsprozesse sowie 
dekoloniale und postkoloniale Fragestellungen aufbrechen, Relevanz 



 

erfahren und zu Prozessen der Bearbeitung führen, steht im Zusammenhang 
mit der je eigenen kirchlichen Geschichte, dem darauf gründenden 
kirchlichen Selbstverständnis und der konfessionellen Identität, den 
kulturellen Prägungen, mit den unterschiedlichen Rollen einer Kirche im 
‘kolonialen Projekt’ und den vielfältigen Entwicklungen, Veränderungen und 
Neuausrichtungen einer kirchlichen Gemeinschaft im kolonialen Kontext. 

Ziel des vorliegenden Impulspapiers ist daher nicht die ausschließliche 
Konzentration auf die Vergangenheit und ihre Aufarbeitung per se. Diese 
dient vielmehr der Klärung von Verantwortung, die die Mitgliedswerke der 
EMW wie auch die Kirchen der EKD heute für die gerechte Gestaltung ihrer 
internationalen und interkulturellen Beziehungen haben.  

 Das Impulspapier will daher inhaltliche und methodische Anregungen geben 
für: 

a) die Selbstdarstellung kirchlichen bzw. missionarischen Handelns in 
Geschichte und Gegenwart im Kontext öffentlicher Diskurse um 
Erinnerungskultur und interkulturelles /globales Lernen in der deutschen 
Postmigrationsgesellschaft, 

b) einen theologische Reflexionsprozess der Dekolonisierungsdebatte, die 
zugleich das Missionsverständnis und die ökumenischen Beziehungen 
berührt. Damit will das Papier zugleich Impulse geben für die zukünftige 
Gestaltung partnerschaftlicher Beziehungen mit Kirchen und anderen 
Einrichtungen im sogenannten Globalen Süden. 

c) den Aufbau und die Pflege einer kritischen Erinnerungskultur und für 
einen angemessenen Umgang mit Archiven und Sammlungen in 
Missionswerken, vor allem den darin enthaltenen Objekten kolonialer 
Herkunft. 

Die folgenden Kapitel skizzieren den gesellschaftlichen Kontext, 
theologische Herausforderungen und konkrete Handlungsfelder für Kirchen 
und Missionswerke. 

 

1. Kirchliche Erinnerungskultur im Kontext der 
Postmigrationsgesellschaft: Eine Reflexion 
 
„Erinnerungskultur“ ist ein Begriff, der im deutschsprachigen Raum häufig 
mit der Aufarbeitung von Verbrechen des Nationalsozialismus assoziiert 
wird, diesen Rahmen aber besonders in jüngeren Debatten deutlich sprengt. 
Denn hier wird auch die aktive gesellschaftliche Erinnerung an die Zeit des 
deutschen Kolonialismus und der daraus resultierenden Gewalt immer 
häufiger eingefordert, ebenso wie das Erinnern an die vielen migrantisch 
gelesenen Opfer von rechter Gewalt. Zudem ist die Aufarbeitung des 
nationalsozialistischen Regimes im globalen Süden kein privilegierter 
Gegenstand von Erinnerungskultur. Auch in der politischen Debatte 
Deutschlands wird immer wieder eine selbstkritische Vergangenheitspolitik 
eingefordert, während andere politische Akteure zur Zurückhaltung 
gegenüber einer Gleichsetzung von Erinnerungskultur im Hinblick auf 
Nationalsozialismus/Shoah und Kolonialismus mahnen. Es soll daher um 
eine umfassende Erinnerungskultur als Grundlage für eine neue Ethik der 



 

Beziehungen gehen, die „Zugehörigkeit in Diversität erlaubt“ (Wiedemann, 9). 
Im Kontext von Missionswerken ist diese Ethik besonders wichtig, weil sie 
mit ihren Partnern und Mitgliedern in der Mehreitswelt heute vielgestaltige 
Erinnerungsgemeinschaften bilden, deren Wurzeln zurückreichen in die 
koloniale Vergangenheit Deutschlands. Deshalb müssen Missionswerke den 
Zusammenhang von Dekolonisierung und Erinnerungskultur für sich selbst 
und im gesellschaftlichen Kontext der postmigrantischen Gesellschaft neu 
bedenken: „Erst dann, wenn es uns gelingt, unsere Gesellschaft von denen 
her zu denken, die faktisch von ihr ausgeschlossen sind, werden wir auf dem 
Weg einer Dekolonisierung weiterkommen.“ (Jakubeit, 134) 
 
Genau das ist die einzunehmende Perspektive, denn Erinnerung ist immer 
Gegenwart, und damit auch die Beschäftigung mit dem kolonialen Erbe. Bei 
einer kritisch-konstruktiven Aufarbeitung des kolonialen Erbes sind 
einerseits die Formen und Folgen der europäischen Kolonialgeschichte bzw. 
der Geschichte der christlichen Mission zu betrachten und andererseits die 
heutigen Themen und Aushandlungsprozesse, die sich aus dieser Geschichte 
ergeben. Dazu gehören auch die Aushandlungsprozesse um kulturelle, 
soziale und politische Anerkennung, Chancengerechtigkeit und Teilhabe 
sowie die Art und Weise, wie sie in den heutigen, zunehmend anti-liberalen 
Gesellschaften geführt werden. Auch die deutsche Gesellschaft ist dabei im 
ständigen Wandel begriffen und kann heute als eine postmigrantische 
Gesellschaft beschrieben werden, die sich einer vielgestaltigeren und 
reflexiv-selbstkritischen Erinnerungskultur öffnen muss. 
 
Für die Aufarbeitung des kolonialen Erbes der Missionswerke bedeutet dies 
zum einen, die Missionsgeschichte in ihrer Ambivalenz, d.h. ihrer 
Verstrickung in die Kolonialgeschichte, aber auch in ihrer Bedeutung für die 
Identität und Widerstandskraft der Kirchen des globalen Südens 
wahrzunehmen. Angesichts einer lange vorherrschenden dominierenden 
Geschichtsschreibung des Westens sind insbesondere die Perspektive und 
Agency der Protagonist*innen des globalen Südens in die 
Geschichtswahrnehmung einzubringen. 
Zum anderen geht es hier um eine kritische Hermeneutik der – nicht 
abgeschlossenen – Tradition und damit um Fragen der Gerechtigkeit, 
Anerkennung und Teilhabe heute. Diesen Fragen ist auch im Umgang mit den 
Missionssammlungen, die ihrerseits auch Teil des europäischen Kulturerbes 
sind (so Radermacher, 42), nachzuspüren.  
 

2. Theologische Reflexion 
 
2.1 Problemstellung 
Die Geschichte und Entwicklungen der Beziehungen zwischen EMW-
Mitgliedswerken und ihren Partnern und Mitgliedern im globalen Süden sind 
komplex und ambivalent. Einerseits waren die neuzeitlichen europäischen 
Missionsbewegungen von einem theologisch überhöhten 
Sendungsbewusstsein und einer umfassenden Verflechtung in den 
europäischen Kolonialismus und dessen Folgen geprägt. Andererseits führten 
die Konversion zum christlichen Glauben und schließlich die Entstehung und 
Etablierung von Partnerkirchen zu einer Form der befreienden 
Selbstbehauptung. Dies trug zur Entstehung eines weltweiten Christentums 



 

in seinen verschiedenen Facetten bei, ließ partnerschaftliche ökumenische 
Beziehungen entstehen sowie auch Widerstand gegen Kolonialismus. 
 
Eurozentristisches Sendungsbewusstsein, die Kolonialgeschichte und ihre 
Gewalt haben tiefe Spuren, Verletzungen und Traumatisierungen 
hinterlassen, die auf vielfache Weise bis in die Gegenwart hinein wirksam 
sind. Wenn es christlich-theologisch darum geht, die Geschichte als Weg der 
Begegnung zwischen Gott und Mensch zu verstehen, dann darf diese nicht 
auf die Geschichte der Sieger zu reduziert werden. Denn in der 
Siegergeschichte gilt als plausibel und gottgewollt, was sich durchgesetzt 
hat. Aufbrüche in der Gegenwart stehen dann von vorneherein in dem 
Verdacht, eine vermeintlich schon immer bestehende Harmonie zwischen 
Anspruch und Wirklichkeit der kirchlichen und je nach Standpunkt 
gesellschaftlichen Selbstverwirklichungen im Laufe der Geschichte 
zerstören zu wollen. Dem gegenüber hat die Theologie die Zielrichtung des 
sich in den Geschichten mit all ihren Brüchen verwirklichenden Reiches 
Gottes einzubringen. 
 
In einer kritischen Hermeneutik der – heute fortgesetzten – Tradition kommen 
den Brüchen der Vergangenheit, denen auch in Missionssammlungen 
nachzuspüren ist, für das kirchliche und gesellschaftliche Selbstverständnis 
konstitutive Bedeutung zu. Theologie als „gefährliche Erinnerung“ (J. B. Metz) 
obliegt es, die Opfer der Geschichte und der Gegenwart zu erinnern und für sie 
Partei zu ergreifen. Die Theologie der Befreiung spricht hier von der 
präferentiellen Option für die Armen, die zugleich die Option der Armen gegen 
Marginalisierung und Ausbeutung ist. Gott steht auf der Seite der Opfer, und 
diese sind die Protagonist*innen einer gerechteren Welt. In kirchlicher 
Erinnerungskultur geht es um Gottes Gegenwart in der Geschichte und um 
Gottes Geschichte in der Gegenwart. 
 
In den bisweilen erst beginnenden vielschichtigen Aufarbeitungsprozessen 
und in der schrittweisen, gemeinsamen Entfaltung einer dekolonialen, 
ökumenischen Mission und Zusammenarbeit finden Begriffe wie 
„Geschwisterlichkeit“, „Weggemeinschaft“, „Partnerschaft“ Verwendung, um 
die vielschichtigen, weltweiten Beziehungen zu Partnern beziehungsweise 
Mitgliedern in der Gegenwart zu verstehen, zu umschreiben und neu 
auszurichten. Umfassende Prozesse der „Gerechtigkeit“ als der 
Wiederherstellung gerechter Beziehungen, der „Heilung der Erinnerungen“, 
der „Restitution“ bis hin zu Schritten der „Versöhnung“ sind dabei von 
grundlegender Bedeutung. 
 
Die Aufarbeitung und gemeinsame Neuausrichtung betreffen nicht nur die 
gelebte Praxis, sondern zugleich das tiefverwurzelte und die Praxis prägende 
theologische Selbstverständnis. Das gemeinsame Handeln und Denken, die 
Suche nach neuen Wegen und nach einer die Praxis leitenden dekolonialen, 
machtkritischen und befreienden ökumenischen Theologie bilden eine 
umfassende, nur gemeinsam zu bewältigende Herausforderung. 
 

2.2 Ökumenische Grundlage und theologische Vision 
Prägend für die Neubegründung und Neuausrichtung der weltweiten 
ökumenischen Partnerbeziehungen der Mitgliedskirchen, -werke und 
verbände ist nach wie vor die im Jahr 1961 beschlossene, erweiterte 
Basisformel des Ökumenischen Rats der Kirchen (ÖRK): „Der Ökumenische 



 

Rat der Kirchen ist eine Gemeinschaft von Kirchen, die den Herrn Jesus 
Christus gemäß der Heiligen Schrift als Gott und Heiland bekennen und darum 
gemeinsam zu erfüllen trachten, wozu sie berufen sind, zur Ehre Gottes, des 
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes.“ 
Für die Kirchen und für die Neubegründung sowie die partnerschaftliche 
Entfaltung einer dekolonialen, ökumenischen Mission und Zusammenarbeit 
werden angesichts dieser Basisformel grundlegende Fragestellungen 
eröffnet: 
 
• Wie ist „Gemeinschaft von Kirchen“ heute zu verstehen und zu entfalten? 

Welche Bedingungen für eine partnerschaftliche „Gemeinschaft von 
Kirchen“ sind maßgebend – angesichts der traumatischen kolonialen 
Geschichte, der erkennbaren Ambivalenzen im kirchlichen Handeln und 
der Suche nach Aufarbeitung und Neuausrichtung? 

• Was ist die gegenwärtige ökumenische Aufgabe, die Herausforderung, 
Vision und Chance der „Gemeinschaft von Kirchen“, um „gemeinsam zu 
erfüllen“, „wozu sie berufen sind“? 

• Und wie ist darüber hinaus das Verhältnis zu nicht-christlichen 
Religionsgemeinschaften zu verstehen und zu gestalten, einschließlich 
traditioneller religiöser Praktiken, die von der protestantischen 
Missionsbewegung oftmals verunglimpft wurden.  

 
Die in der Basisformel des Ökumenischen Rats der Kirchen angegebenen 
Kriterien geben vier grundlegende Hinweise bezüglich dieser Fragestellungen: 

 
1. Die geschenkte Gemeinschaft der Kirchen (ökumenische Ekklesiologie) 
Kirchen, die sich zu Jesus Christus als Gott und Heiland gemäß dem biblischen 
Zeugnis bekennen, gründen in dem befreienden Vertrauen, dass ihre 
Gemeinschaft letztlich nicht selbst herzustellende, sondern in Jesus Christus 
geistgewirkte und somit geschenkte Gemeinschaft ist. 
 
2. Das Vertrauen auf heilende Christuswirklichkeit und das Handeln der 

Kirchen (soteriologische Grundlage) 
Mit der Basisformel des ÖRK vertrauen Kirchen darauf, dass die tatsächliche 
Heilung von Schuldzusammenhängen, die neue Weggemeinschaft und auf 
Gerechtigkeit gründende Einheit in Vielfalt stiftet, nicht von ihnen selbst 
erreicht werden kann, sondern in dem versöhnenden und transformierenden 
Handeln Gottes – der „missio Dei“ in Jesus Christus – gründet (siehe in der 
Basisformel: „...als Gott und Heiland“). 
Die geschenkte „Gemeinschaft von Kirchen“ und die durch Gott gestiftete 
Heilung sind zugleich kein Aufruf zu kirchlicher Untätigkeit, sondern 
begründen laut der Basisformel des ÖRK ein Handeln im Geiste, im Vertrauen 
auf und in der Antizipation der geglaubten Christuswirklichkeit („...zu erfüllen 
trachten, wozu sie berufen sind“). 
 
3. Die von Gott geschenkte Fülle des Lebens - Leben aus der sich selbst 

verschenkenden und sich hingebenden Liebe Gottes und in der damit 
verbundenen Aufrichtung von Recht und Barmherzigkeit 
(anthropologisch-ethische Ausrichtung, vgl. „Gott des Lebens“, TTL)  

In welchem Sinne Kirchen in weltweiter Gemeinschaft handeln können, muss 
sich daran messen lassen, ob es der Fülle des Lebens dient, für die der als 
dreieiner geglaubte Gott steht („zur Ehre Gottes, des Vaters, des Sohnes und 



 

des Heiligen Geistes“), der in den biblischen Schriften und im Bekenntnis des 
Glaubens bezeugt wird.  
 
4. Die Zukunft Gottes und die Wirklichkeit der Gerechtigkeit und der 

Versöhnung (eschatologische Ausrichtung) 
Die Fülle des Lebens, auf die die missio Dei zielt, und folglich die umfassende 
Wirklichkeit der Versöhnung stehen in ihrer Vollendung in der Zukunft Gottes 
mit den Menschen aus, auf die sich jedoch die „Gemeinschaft der Kirchen“ in 
ihrem Handeln gemeinsam ausrichtet („zu erfüllen trachten“). Der Zuspruch 
eines Lebens in Fülle ist nicht auf Christ*innen beschränkt. Da alle Menschen 
nach dem Bilde Gottes geschaffen sind, stehen auch alle unter der Verheißung 
von Gottes Gerechtigkeit, Frieden und einem Leben in Freiheit und Würde. Es 
gilt daher, respektvolle und vertrauensvolle Beziehungen zwischen 
Angehörigen unterschiedlicher Religionen aufzubauen (vgl. TTL 110). 
 
Das Vertrauen auf die von Gott geschenkte Gemeinschaft über historische, 
nationale, kulturelle und religiöse Grenzen hinaus ist ein grundlegender 
Widerspruch gegen das koloniale Erbe eurozentristischen 
Sendungsbewusstseins, gegen den offenen und verdeckten 
Machtmissbrauch ungleicher Beziehungen und gegen die Errichtung und das 
Ausleben von ausbeuterischen Abhängigkeitsverhältnissen. In diesem nur 
gemeinschaftlich neu zu erfahrenden Vertrauen werden prägende kirchliche 
Macht- und Schuldzusammenhänge enttarnt und sichtbar, die als Erbe 
kolonialer Vergangenheit in der Gegenwart auch von EMW-Mitgliedswerken 
fortwirken und eine kirchliche Gemeinschaft (als Leib Christi) erschweren 
oder gar verhindern. 
Die gemeinsame Ausrichtung auf die echte Weggemeinschaft stiftende 
Heilung von Schuldzusammenhängen, die letztlich nicht von den Kirchen 
selbst erreicht werden kann, sondern der versöhnenden Kraft Gottes bedarf, 
führt dazu, dass die Verletzungen, Traumatisierungen in den Partner- und 
Mitgliedskirchen sowie die damit verbundenen umfassenden 
Schuldverstrickungen der kolonialen Missionsgeschichte sichtbar und 
öffentlich bekannt werden. Oberflächliche Harmonisierungsbemühungen und 
einseitig entwickelte Aufarbeitungskonzepte ohne ökumenisches 
Zusammenwirken mit denen, die Opfer kirchlich-kolonialer Macht- und 
Schuldzusammenhänge wurden und sind, können keine schnelle 
Wiederherstellung gerechter Beziehung und die Heilung von Erinnerungen 
hervorrufen oder gar erzwingen. Vielmehr führen gerade solch einseitigen 
Bemühungen das koloniale Sendungsbewusstsein fort. 
Die Ausrichtung auf die von Gott geschenkte Lebensfülle in Recht und 
Barmherzigkeit und die beständige gemeinsame Suche nach 
Gotteserkenntnis ist ein offener Widerspruch gegen jede theologisch-
ethische Überheblichkeit, gegen Ausbeutung, Ungerechtigkeit und 
festgefahrene Beziehungen. Dieser gemeinsame Widerspruch kann kleine 
Schritte heilsamer Aufarbeitung eröffnen. Er kann kirchliche Bußfertigkeit 
und Umkehrbereitschaft ebenso wie einer Ökumene des Herzens eröffnen, die 
gemeinsam Wege zum Leben in Fülle und zu heilvoller Gemeinschaft bahnen 
können und damit zu glaubhaftem kirchlichen Zeugnis von dem Wort der 
Versöhnung, das Jesus Christus ist (2 Kor 5,19). 
 
Dieses Zeugnis muss sich auch konkret bei der Frage nach Restitution, nach 
Wiederherstellung und Wiedergutmachung, bewähren, die von der 



 

‘Unterscheidung der Geister’ lebt und sich der Ideologieanfälligkeit des 
Glaubens bewusst ist. 
 

2.3. Restitution, Umkehr und Gerechtigkeit 
Theologisch ist Restitution in der Moraltheologie, Ethik und Soteriologie 
verankert. Vor allem die Moraltheologie des Mittelalters und der früh-
neuzeitlichen Scholastik ist von einer regen und kontroversen 
Auseinandersetzung über die Frage nach der Restitution, der 
Wiedergutmachung  von Schaden durch illegitime Aneignung von Besitz, aber 
auch durch Körper- und Ehrverletzung geprägt.  
Während die patristische Moraltheologie die Restitutionspflicht noch mit dem 
Sakrament der Beichte und Buße verband und damit den Fokus auf den 
Schädigenden, die Notwendigkeit der Umkehr und das Seelenheil der 
Täter*innen legte, entwickelten Theologen wie Albertus Magnus oder Thomas 
von Aquin Gerechtigkeitstheorien, in denen Restitution als ausgleichende 
Gerechtigkeit konzeptualisiert wurde. Restitution zielt demnach auf den 
Ausgleich einer gestörten Privatrechtsbeziehung zwischen Menschen.  
 
Schon die spätmittelalterlichen Auseinandersetzungen waren also geprägt 
von der Spannung zwischen der Konzentration auf die Täter*innen, auf Schuld, 
Sünde, Buße und Umkehr auf der einen Seite, und auf die Geschädigten, und 
auf das erfahrene Unrecht und die Notwendigkeit der Heilung Einzelner und 
von Gemeinschaften auf der anderen Seite.  
 
In den Kirchen und Theologien der Reformation setzt sich diese Spannung fort. 
Pate für die theologische Konzentration auf Schädiger*innen steht der 
ehemalige Zöllner Zachäus (Lk 19,8), dessen Entscheidung zur Nachfolge 
verbunden ist mit der Restitution unrechtmäßig überhöhter Zollzahlungen an 
deren ursprüngliche Eigentümer. Restitution folgt hier also auf die Reue, 
Beichte und Buße des Täters/Schädigers und ist als Umkehr Teil der 
Nachfolge. Für die zweite Traditionslinie, den Fokus auf die Geschädigten legt, 
lassen sich biblische Vorbilder u. a. in prophetischen Traditionen im Alten 
Testament, der Bergpredigt oder dem Magnifikat (Lk 1,46-55) finden. 
 
Die beiden Traditionslinien – die Demonstration der Bereitschaft, 
Wiedergutmachung zu leisten und zur Versöhnung mit den Geschädigten 
beizutragen einerseits und die primäre Konzentration auf Befreiung der 
Geschädigten für ein Leben in Würde andererseits – stellen vor die 
Herausforderung, eigene theologische Prämissen kontinuierlich kritisch zu 
reflektieren. So lässt sich fragen, ob nicht gerade die protestantische 
Theologie mit der Rechtfertigungslehre und der sie begründenden theologia 
crucis in ihrer Entwicklung den Fokus oftmals einseitig auf Täter*innen 
gesetzt hat, da ja alle sündige Menschen sind, die der der Rechtfertigung 
bedürfen und sie nur „sola gratia“ erhalten. In einem einseitigen Verständnis 
von Rechtfertigung als Sündenvergebung lauert jedoch die Gefahr, 
Rechtfertigung als „billige Gnade“ zu entfalten und damit vor allem als gute 
Nachricht für Unterdrücker*innen zu missbrauchen. Der Kolonialismus etwa 
hat Kreuzes- und Rechtfertigungstheologie dazu benutzt, das Volk ruhig zu 
halten. Dies führt jedoch in Unrechtskonstellationen zur Fesselung von 
Geschädigten an ihre Entwürdigung und hat somit verhängnisvolle 
Konsequenzen. Denn die Verbindung von Rechtfertigung mit einer so 
verstandenen theologia crucis und Soteriologie führt zu einer 
problematischen Verengung des biblischen Verständnisses von 



 

Rechtfertigung, zu einer Verwechslung zwischen der Rechtfertigung der 
Sünde statt der Rechtfertigung der Sünder*in und stellt damit einen Verlust 
biblischer Narrative dar. Prophetische Traditionen, aber auch Jesu Lehre vom 
Reich Gottes richten Rechtfertigung konkret auf Recht, Gerechtigkeit zum 
Leben in Würde und als Wiederherstellung von Beziehungen in Solidarität aus. 
Sie nehmen damit Geschädigte als Einzelne und Gemeinschaften eigens in 
den Blick.  
 
Kreuzes- und Rechtfertigungstheologie und somit auch 
Auferstehungstheologie sind damit eminent politisch und öffentlich und 
befähigen Geschädigte zum befreitem und befreiendem Handeln. Dennoch 
werden Bewegungen und Theologien, die Fragen der Gerechtigkeit ins 
Zentrum stellen – etwa Befreiungstheologien, feministische, queere oder 
rassismuskritische Theologien – bis heute oftmals einer 
„Werkgerechtigkeit“ oder „Gesetzlichkeit“ bezichtigt. 
 
Eine Theologie der Restitution steht also vor der Herausforderung, Buße und 
Beichte und eine daraus motivierte Restitution nicht nur zu verinnerlichen, 
sondern ebenso die Dimension der Gerechtigkeit als umfassende und 
relationale Leitperspektive zur Geltung zu bringen: Es geht nicht nur darum, 
durch Rückgabe und Restitution das eigene Gewissen zu entlasten. Ebenso 
wenig lassen sich die von Restitutionen aufgeworfenen Fragen auf 
ausschließlich auf juristische oder finanzielle Aspekte beschränken. 
 
Im Blick auf Restitution in dekolonialer Absicht ist also ein relationales 
Verständnis von Gerechtigkeit gefordert, das zu einer Ethik führt, in der die 
folgenden Aspekte zu bedenken sind: 
 
a) Erinnerungsgerechtigkeit 

Mit Artefakte/Archivalien sind Erinnerungen verbunden. Sie sind für 
Menschen nicht einfach nur Dinge, sondern Träger von Wissen, Speicher 
von religiösen und kulturellen Vorstellungen, „Reservoirs von Strömen 
und Felder von Energie, die aus ihnen belebte Objekte und aktive Mächte 
machen“ (Sarr/Savoy 74). Ihre Enteignung hat eine Entinnerung zur Folge. 
Erinnerungsgerechtigkeit bedeutet, die über einen langen Zeitraum 
verstellte und verschlossene Erinnerung neu aufzuschließen (Sarr/Savoy 
83) und das, was über den Zeitraum, in dem die Objekte „verborgen“ waren, 
nicht gedacht, erinnert oder praktiziert werden konnte, neu zu denken. 
 

b) Restaurative Gerechtigkeit 
Restaurative oder transformierende Gerechtigkeit ist umfassender als 
materielle Entschädigung. Sie zielt auf die Wiederherstellung von 
Lebensmöglichkeiten und durch Schädigung gebrochener und 
zerrissener Beziehungen. Sie zielt darauf, den Geschädigten neue 
Lebensmöglichkeiten zu eröffnen und Grundlagen für die Vernarbung und 
Heilung von Wunden zu ermöglichen. 
 

c) Deutungsgerechtigkeit und Zeugnisgerechtigkeit 
Die Restitution birgt das Potential, das Monopol von Institutionen 
ehemaliger Kolonialmächte und hegemonialer Akteure wie Museen, aber 
eben auch religiöser Partnerinstitutionen nicht nur auf Besitz, sondern 
auch auf Deutung der Objekte aufzubrechen. Rückgabe und 
Wiederaneignung kann dazu beitragen, hegemoniale Wissensmonopole 



 

und Beziehungskonstellationen aufzubrechen. Globales Lernen im 
Kontext der Restitution umfasst ein stetiges Prüfen öffentlich vertretener 
Wahrheits- und Machtansprüche und das Kennenlernen einer „anderen“ – 
Gerechtigkeit und Erbarmen ermöglichenden – Wahrheit, also den 
Abschied von der einen „story“ und dem einen Wissen und die 
Auseinandersetzung mit und in der Koexistenz verschiedener 
‘Wissensregime’.  
 

d) Heilende Gerechtigkeit 
Ziel ist das Heilen von kolonialen Wunden, die als unbearbeitete und 
unterdrückte Erinnerungen sowie ungerechte Strukturen bis in die 
Gegenwart zwischenmenschliche, interkulturelle, zwischenkirchliche, 
interreligiöse und globale Beziehungen vergiften und blockieren. Der 
Erfolg von Prozessen, die auf eine Heilung von Erinnerungen abzielen, ist 
auf das Zusammenspiel mit weiteren Transformationsformen der bis in 
die Gegenwart bestehenden kolonialen Strukturen angewiesen. 

e) Zukunftsgerechtigkeit 

Mit ihrem Verbleib in Ausstellungsräumen oder einfach nur im Besitz von 
Familien und Institutionen in Europa/Deutschland sind mit den Objekten 
neue Erinnerungen und Kognitionen verbunden. Zugleich ist die Zeit in den 
Herkunftsregionen der Objekte nicht stehengeblieben. Die Restitution 
besiegelt nicht den „identitären Einschluss [der Objekte], sondern birgt in 
sich das Versprechen einer neuen Ökonomie des 
Austauschs“ (Sarr/Savoy, Benoît de L’Estoile). 

 
Theologisch begründeter Umgang mit Kulturgütern kann so um das 
Leitkriterium der Gerechtigkeit in seinen verschiedenen Dimensionen 
kreisen und daraus praktische Konsequenzen ableiten. 
 

3. Praktische Herausforderungen und Handlungsimpulse 
 
Im Kontext der Dekolonisierung spielen die Verflechtungen und 
Abhängigkeiten der Vergangenheit eine ebenso wichtige Rolle wie die 
aktuellen kontextuellen Herausforderungen der jeweiligen Partner und 
Mitglieder von Kirchen und Missionswerken im globalen Süden. Am Ende 
geht es um die Frage, wie Partnerschaft verstanden und definiert werden 
soll. Das Ziel ist die Entwicklung einer größtmöglichen Gleichberechtigung 
und Gleichgewichtung in der gemeinsamen Beziehung. Dazu müssen auch 
Machtstrukturen und Abhängigkeitsverhältnisse offengelegt werden. Genau 
in dieser kritischen Reflexion hat die Frage der Dekolonisierung ihren „Sitz im 
Leben“.  
Wichtig ist dabei, dass es ein gemeinsames Nachdenken über die Zeit der 
gemeinsamen Geschichte ist. Die von der Kolonisierung und ihren 
langfristigen und mitunter traumatisierenden Folgen Betroffen müssen 
gehört und in den gemeinsamen Diskurs hineingenommen werden. Nur so 
kann eine gemeinsam verantwortete Deutung geschehen. Dabei geht es 
nicht um die Leugnung der eigenen Verantwortung, sondern um die Aufgabe, 
die gemeinsame Geschichte in all ihrer Differenziertheit und ihren 
unterschiedlichen Facetten ernst zu nehmen. Oder anders ausgedrückt: Die 
Aufgabe der Dekolonisierung innerhalb der EMW-Mitgliedswerke kann nur 



 

als gemeinsame Aufgabe mit den Partner- und Mitgliedskirchen/-
organisationen verstanden werden, denn es ist eine Arbeit, die das 
Miteinander in der Vergangenheit, der Gegenwart und der Zukunft betrifft. Ein 
solches gemeinsames Commitment stärkt die spirituelle Verbundenheit und 
das Selbstverständnis, als Weggemeinschaft in der Nachfolge Jesu auf dem 
Weg der Gerechtigkeit und des Friedens gemeinsam unterwegs zu sein und 
zu bleiben. 
 

3.1 Dekolonisierung als öffentlichkeitswirksame Strategie 
Schaut man darauf, wie diese Aufgabe in den einzelnen EMW-
Mitgliedswerken umgesetzt wurde oder wird, so ist das Erscheinungsbild 
sehr disparat und umfasst programmatische und kommunikative Ebenen 
sowie strukturelle Veränderungen.  
Beispiele einer programmatischen Neuausrichtung bieten Prozesse wie 
„Mission postkolonial“ des Leipziger Missionswerkes, die Neukonzeption der 
Ausstellung des Berliner Missionswerks „Mission:Reflexion“ oder der Diskurs 
um die Restitution von Kulturgegenständen bei Mission EineWelt in 
Neuendettelsau. Eine weitere programmatische Neuausrichtung findet sich 
in der Diskussion um die Namensgebung, hier besonders die Streichung des 
im deutschen Kontext belasteten Begriffes Mission – auch wenn zu 
bedenken ist, dass viele ehemals kolonial beherrschte Kirchen den Begriff 
Mission bis heute positiv füllen und verwenden, und darüber hinaus 
umstritten ist, ob „Mission“ in der europäischen Allgemeinheit heute wirklich 
so negativ besetzt ist. 
Beispiele für strukturelle Veränderungen bieten die Vereinte Evangelische 
Mission (VEM) in Wuppertal, die Evangelische Mission in Solidarität (EMS) in 
Stuttgart oder die baptistische EBM International in Elstal. Durch die 
Überführung der Werke in Mitgliedswerke wird der Vision größerer 
Gleichberechtigung und geteilter Verantwortung zwischen den ehemaligen 
Partnerkirchen Rechnung getragen.  
Die Herausforderungen und Bemühungen um Dekolonisierung gehen jedoch 
über die Mitgliedswerke der EMW hinaus und betreffen die Kirchen als 
Ganze. In den Strategien einer rassismuskritischen und interkulturellen 
Kirchenentwicklung verschiedener Landeskirchen und Kirchenbünde 
spiegelt sich das Bemühen, Lehren aus der Vergangenheit zu ziehen und in 
gerechteren zwischenmenschlichen und zwischen-kirchlichen Beziehungen 
Gestalt werden zu lassen.  
 

3.2 Herausforderungen und Aufgaben für die Bildungsarbeit 
Bei der in vielen Mitgliedswerken der EMW angesiedelten 
entwicklungspolitischen Bildungsarbeit geht es um eine sich weitende 
Definition des Begriffes Entwicklung. Er ist nicht einseitig auf Länder des 
Südens bezogen, sondern wird als globale Aufgabe verstanden, die auch die 
Länder das Nordens in ihrem Handeln miteinbezieht. Auch eine einseitige 
Ausrichtung des Entwicklungsbegriffs an Wachstum ist kritisch zu 
hinterfragen, um die Gefahr der politischen und wirtschaftlichen 
Instrumentalisierung der Entwicklungsarbeit im Blick zu behalten.  
Die kritische Betrachtung kolonialer oder neo-kolonialer 
Abhängigkeitsstrukturen ist eine anhaltende Aufgabe im Rahmen 
internationaler kirchlicher Beziehungen. Zugleich gilt es, das hier bereits 
Erreichte auch für eine breitere Öffentlichkeit sichtbar zu machen, um 
ungerechtfertigte Stigmatisierungen ‚der‘ Mission als ‚kolonial‘ wirksamer 
entgegentreten zu können.  



 

Auch das „Globale Lernen“ im Kontext der EMW-Mitgliedswerke bedarf einer 
kritischen Aufarbeitung. Hier zeichnet sich derzeit ein wesentlicher 
Paradigmenwechsel ab. Das Konzept hat in der Museumspädagogik und 
vielen anderen Bildungsbereichen seit den 1980er Jahren die exotisierende 
Zur-Schau-Stellung „anderer“ Kulturen abgelöst, wird aber in den letzten 
Jahren zu Recht auch hinterfragt. Unter Praktiker*innen wie 
Theoretiker*innen des Globalen Lernens gibt es seit Jahren eine Debatte 
darüber, ob die Bildungspraxis dem eigenen Anspruch an kritische 
Bewusstseinsbildung gerecht wird, oder ob „durch die (unbeabsichtigte) 
Vermittlung von Stereotypen, einseitigen Weltsichten und 
kolonialrassistischen Bildern globale Machtverhältnisse mitunter sogar 
verfestigt [werden]“.1  
Diese Frage stellt sich auch im Hinblick auf Ausstellungen und Sammlungen. 
Diese sind mit der Geschichte von Kolonialismus und Mission verknüpft und 
stehen daher an vielen Orten zur Disposition, sind teilweise oder dauerhaft 
geschlossen oder werden an andere Einrichtungen abgegeben. Im Umgang 
mit ihren Sammlungen von Artefakten sind die Werke herausgefordert, 
geeignete didaktische Ansätze des interkulturellen, rassismuskritischen, 
globalen Lernens jenseits von Exotisierung und in Würdigung und Aufnahme 
der Perspektive von Partnern und Mitgliedern aus der Mehrheitswelt zu 
entwickeln. Dabei geht es auch darum, geeignete Medien des Lernens zu 
finden.  

 

3.3 Herausforderungen und Aufgabe für eine wissenschaftliche 
Aufarbeitung der Missions- und Kolonialgeschichte 
Viele Mitgliedswerke der EMW stehen vor der Aufgabe einer Aufarbeitung 
ihrer eigenen Geschichte. Dabei geht es sowohl um Auswertung von 
Schriftgut und Fotomaterial als auch um die Frage, wie mit unterschiedlich 
geartetem Sammlungsgut umgegangen werden soll. 
Öffentlichkeitswirksame Bemühungen zum Umgang mit kolonialen 
Artefakten wie der Restitutionsbericht von Felwine Sarr und Bénédicte Savoy 
(2019) oder die Debatte um das Humboldt-Forum in Berlin zeigen, wie 
komplex die damit verbundenen Herausforderungen sind. Dazu zählen neben 
rechtlichen Fragen der Besitz- und Eigentumsrechte die der Differenzierung 
der Artefakte2 sowie der Repräsentation, der Zugänglichkeit und der 
Entscheidungskompetenz. Grundlagenforschungen wie die der Provenienz 
von Gegenständen brauchen Zeit und benötigen Ressourcen. Für die 
Aufarbeitung von Sammlungen der Missionsgeschichte bedeutet dies, dass 
ein grundsätzliches Bekenntnis auch der Kirchen zur eigenen Verantwortung 
für die mit diesen Gegenständen verbundene Geschichte nötig ist. Eine 
schnelle Abgabe an staatliche Stellen arbeitet dem entgegen: Sie mag 
finanzielle Entlastung bringen, birgt jedoch die Gefahr einer 
nichtreflektierten Entledigung dieses Teils der eigenen Geschichte. Die 
Verantwortung für deren Aufarbeitung schließt somit die Verantwortung mit 
ein, für die wissenschaftliche Aufarbeitung von Artefakten, der Schriftarchive 
und damit der kolonialen Geschichte Sorge zu tragen. Dazu gehört auch die 

                                                     
1 Vgl. Verband Entwicklungspolitik Niedersachen e.V. (VEN), Postkoloniale und 
Antirassistische Perspektiven, URL: https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-
lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-
und-antirassistische-perspektiven (Zugriff am 23.10.2024). 
2 Zu den Beschaffungswegen vgl. Isabella Bozsa, Geschenkt, gekauft, erbeutet: 
Missionarisches Sammeln in Kamerun und Indien, Basel, 2019. 

https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-und-antirassistische-perspektiven
https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-und-antirassistische-perspektiven
https://ven-nds.de/schwerpunkte/globales-lernen/schwerpunktthemen/postkolonialismus-rassismus/schwerpunkt-postkoloniale-und-antirassistische-perspektiven


 

Erhaltung der missionshistorischen Fachbibliotheken. Die (ehemaligen) 
Missionsgesellschaften verfügen dafür über die nötige historische und 
theologische Fachexpertise.  
Eine sachgerechte wie differenzierte Aufarbeitung kann zudem dazu 
beitragen, die gesellschaftlich oft einseitig geführte Debatte über die 
„Kolonialität“ von Mission zu korrigieren. Die Kooperation mit 
wissenschaftlichen Einrichtungen ermöglicht eine Distanznahme zur 
eigenen Geschichte und fördert so eine kritische und selbstkritische 
Auseinandersetzung mit ihr.  
Die Kooperation und Vernetzung mit anderen Akteuren wie etwa staatlichen 
Museen, die sich um die Aufarbeitung der kolonialen Geschichte und die 
Entwicklung neuer erinnerungskultureller Konzepte bemühen, ist nicht nur 
für die eigene kritische Aufarbeitung förderlich. Sie erhöht auch die 
Sichtbarkeit der eigenen Aufarbeitung. 
Für die wissenschaftliche Aufarbeitung des kolonialen Erbes der Mission ist 
die Kooperation mit den Partnern, Mitgliedern und Betroffenen zentral. 
Internationale, partnerschaftliche Forschungskooperationen garantieren die 
Berücksichtigung der verschiedenen Perspektiven auf die koloniale 
Geschichte. Eine zentrale Voraussetzung hierfür ist die Eröffnung 
gleichberechtigter Zugangsmöglichkeiten zu den Sammlungen. 
Zugangsgerechtigkeit impliziert verschiedene Ebenen. Dazu gehört z.B. die 
Zurverfügungstellung von Dokumenten oder fotografischen Abbildungen auf 
digitalen Plattformen oder die Überwindung sprachlicher Barrieren durch die 
Bereitstellung von Übersetzungen. 
 

3.4 Restitution von Artefakten und Sammlungen  
Für die Frage der Restitution ist die Einbindung der Herkunftsgesellschaften 
grundlegend. Es kann nicht um ein einseitiges „Zurückschicken“ gehen. Auch 
die Frage der kulturellen Besonderheiten bei Gegenständen ist zu beachten. 
Die Zurückgabe eines Geschenkes kann in manchen Kulturen eine 
Aufkündigung der Partnerschaft und Freundschaft bedeuten. Es ist deshalb 
gemeinsam zu klären, wo Gegenstände gelagert und ob und wie sie 
ausgestellt werden sollen. Dabei ist der jeweilige Stellenwert und die 
historische Erfahrung im Umgang mit einzelnen Gegenständen zu würdigen. 
Eine Unterscheidung der Gegenstände in unterschiedliche Kategorien 
innerhalb der Sammlungen führt zu einer Differenzierung in der Betrachtung 
der Gegenstände. Nicht alles, was aus dem Ausland nach Deutschland 
gekommen ist, ist gleich Raubkunst. Manches wurde für den Kunstmarkt 
produziert, manches von Missionaren gesammelt und wiederum anderes 
wurde auch unrechtmäßig außer Landes gebracht. Dies gilt es, differenziert 
aufzuarbeiten und dann gemeinsam mit den Partnern beziehungsweise 
Mitgliedern die nötigen Konsequenzen zu ziehen.  
Eine differenzierte Betrachtung der Sammlungen der Missionswerke kann 
deshalb auch zu einer differenzierten Wahrnehmung der eigenen Geschichte 
und der Beziehung mit den Partnern und Mitgliedern im Globalen Süden 
führen. Gegenstände können genutzt werden, um genau diese Geschichte zu 
erzählen. Sie sind aber auch zurückzugeben, wenn die jeweilige 
Herkunftsgesellschaft dies verlangt.  
Christliche Kunstgegenstände aus den Partner- oder Mitgliedskirchen sind 
immer auch Zeugnisses einer eigenen Verarbeitung oder Aneignung der 
neuen, vormals fremden Religion. Sie sind Zeugnisse einer theologischen 
Kontextualisierung, die es zu würdigen gilt.  
 



 

3.5 Strukturelle Herausforderungen für Mission heute: Partizipation 
Mission ist nicht zu Ende, indem man sie für beendet erklärt oder strukturell 
und konzeptionell neu definiert. Sie bleibt eine gemeinsame Geschichte und 
Aufgabe, die für die Gestaltung des partnerschaftlichen Umgangs eine 
anhaltende Bedeutsamkeit hat. Dieser Prozess sollte in einem gemeinsam 
geführten Dialog stattfinden, in den beide Seiten ihre Sichtweisen einbringen 
können und müssen. Es ist notwendig, dass beide Seiten Zugang zu den 
Quellen dieser gemeinsamen Geschichte haben. Ein geteiltes Verständnis 
und eine gemeinsame „Ownership“ sind unverzichtbar.  
 
Eine der zentralen Herausforderungen für die Kirchen und Mitgliedswerke 
der EMW, aber auch für staatliche Institutionen, Universitäten, Hochschulen 
und forschungsfördernde Einrichtungen besteht darin, finanzielle Mittel und 
Ressourcen für diesen Prozess zur Verfügung zu stellen und eine gerechte 
Mittel- und Personalpolitik zu etablieren. Hierbei gilt es sicher zu stellen, 
dass die Auseinandersetzung mit dem kolonialen Erbe die Interessen der 
Partner und Mitglieder aus dem globalen Süden widerspiegelt. Dabei geht es 
um die Agency dieser Partner beziehungsweise Mitglieder. Ohne sie läuft 
auch eine kritische Aufarbeitung kolonialer Geschichte und Mission Gefahr, 
einen „Eurozentrismus 2.0“ zu fördern, da selbst in der kritischen 
Selbstreflexion oft Europa im Mittelpunkt steht. Widerstände dürfen nicht 
ignoriert werden, da Dekolonisierung auch als neues Instrument von 
„weißer“ Herrschaft oder sogar als „White Saviourism“ auftreten kann. Die 
Frage von Macht und Einfluss muss deshalb thematisiert werden. 
 
In diesem Kontext sind sowohl Akteur*innen aus Kirche als auch 
Universitäten sowie andere Forschungseinrichtungen und 
Förderinstitutionen gefordert, gleichberechtigte Deutungs- und 
Verstehensprozesse zu fördern und Wissenssystemen Raum zu geben, die in 
westlichen akademischen Diskursen marginalisiert werden. Wissens- und 
Personalpolitik müssen sich fragen: Welche Wissensformen und -
paradigmen erhalten in der Aufarbeitung kolonialer Missionsgeschichte 
besondere Aufmerksamkeit und finanzielle Zuwendung? Welche Methoden 
und Theorien bestimmen die Forschung, und wird das wissenschaftliche 
System, dem sie entspringen, den untersuchten Gegenständen und 
Wissensparadigmen gerecht? Auch in epistemologischer Hinsicht müssen 
sich unsere Universitäten der Frage nach möglichen inhärenten Rassismen 
stellen. Welche Rolle spielen Wissensgemeinschaften in diesem Prozess?  
 
Die Herausforderung liegt also nicht nur in der praktischen Umsetzung von 
Partizipation, sondern auch in der kritischen Auseinandersetzung mit den 
strukturellen Bedingungen, die ein gleichberechtigtes Miteinander sowohl 
auf kirchlicher als auch auf akademischer Ebene ermöglichen oder 
behindern können.  
 
Schließlich gilt es, auch die Wahrnehmung des Hier und Jetzt zu schärfen: 
Eine Aufarbeitung des kolonialen Erbes ohne Berücksichtigung der 
Herausforderungen von Rassismus und ausschließenden Praktiken im 
postmigrantischen Kontext unserer heutigen Gesellschaft ist nicht 
glaubwürdig. Die Aufarbeitung kolonialer Vergangenheit und die 
Dekolonisierung von Werken der Partner- und Mitgliedschaft sowie deren 
Entwicklungs- und Missionsverständnis muss Hand in Hand gehen mit 
rassismuskritischen Initiativen der Kirchen und anderen gesellschaftlichen 



 

Institutionen. Darum werden nun Empfehlungen zur Weiterarbeit vor dem 
Hintergrund von bisher Erreichtem gegeben. 
 

4. Empfehlungen für die Weiterarbeit im Raum der EMW 
Im Folgenden werden einige exemplarischen Empfehlungen für die 
Weiterarbeit im Raum der EMW vorgestellt. Sie sollen Impulse für das weitere 
Nachdenken über die Umsetzung der Einsichten der Restitutionsdebatte 
geben. 

 
4.1 Digitalisierung und internationale Erschließung von Archiven 

Die EMW und ihre Mitgliedskirchen sollten die Digitalisierung von Missions- 
und Kolonialarchiven vorantreiben, um den Zugang zu historischen Quellen 
zu erleichtern. Dabei ist eine enge Zusammenarbeit mit Partnern und 
Mitgliedern im globalen Süden notwendig, um kulturelle Sensibilität 
sicherzustellen. Die digital bereitgestellten Materialien sollen 
wissenschaftlich erschlossen, mit Metadaten versehen und einer 
internationalen Öffentlichkeit zugänglich gemacht werden, um die 
historische Transparenz zu stärken und die Kooperation zu fördern. 

  

4.2 Schaffung einer gemeinsamen digitalen Plattform 

Die Einrichtung einer die EMW-Mitglieder übergreifenden zentralen, 
interaktiv nutzbaren digitalen Plattform soll den Austausch von 
Informationen, Dokumenten, Forschungsergebnissen und best-practice 
Beispielen ermöglichen. Diese Plattform sollte barrierefrei gestaltet sein, 
unterschiedliche Sprachen berücksichtigen und eine nutzerfreundliche 
Oberfläche bieten. Ziel ist es, den Zugang zu Archiven, Sammlungen und 
wissenschaftlichem Wissen zu erleichtern und die internationale Vernetzung 
zu fördern. 

  

4.3 Sammlung von Best-Practice-Beispielen 

Es sollte eine systematische Sammlung und Dokumentation gelungener 
Ansätze, Projekte und Strategien zur Dekolonisierung, Provenienzforschung, 
Erinnerungsarbeit und partnerschaftlicher Zusammenarbeit erfolgen. Diese 
Best-Practice-Beispiele sollen als Inspirationsquelle dienen, den 
Erfahrungsaustausch fördern und in Publikationen oder 
Fachveranstaltungen präsentiert werden. 

  

4.4 Begleitung von Abgaben und Festlegung der Rahmenbedingungen 

Bei der Abgabe von Archiven, Sammlungen und Artefakten ist eine 
professionelle Begleitung für die jeweiligen Werke notwendig. Es gilt, klare 
Rahmenbedingungen für die Dokumentation, Aufarbeitung und den 
rechtssicheren Umgang zu entwickeln. Dabei müssen Schutz-, Zugangs- und 
Nutzungskonzepte festgelegt werden, um die wissenschaftliche und 
kulturelle Integrität der Sammlungen zu sichern und eine kritische Reflexion 
der Eigentums- und Restitutionsfragen zu gewährleisten. 

  



 

4.5 Verankerung in Curricula von Schulen, Universitäten und 
kirchlichen Bildungsträgern 

Um einen tiefgehenden gesellschaftlichen Wandel zu unterstützen, sollen 
Bildungsinstrumente entwickelt werden, die Dekolonisierung als 
Querschnittsthema in kirchlicher, schulischer und universitären Bildung 
verankern. Dabei sind Lehrmaterialien, Workshops, Fortbildungen und 
Ausbildungskurse für Multiplikator*innen und Bildungseinrichtungen 
vorgesehen, die den interkulturellen Dialog, Rassismuskritik und historische 
Aufarbeitung fördern. 

  

4.6 Forschungskooperationen mit dem Globalen Süden, Beteiligung der 
Partner*innen und Mitglieder an Entscheidungsprozessen 

Die EMW und ihre Migliedseinrichtungen sollten den Ausbau 
gleichberechtigter, nachhaltiger Forschungskooperationen vorantreiben, bei 
denen Partner*innen und Mitglieder im globalen Süden aktiv in die Planung, 
Durchführung und Auswertung der Projekte eingebunden werden. 
Entscheidungen sollen transparent und partizipativ getroffen werden, um 
Machtgefälle abzubauen und eine Revitalisierung der lokalen Perspektiven 
sowie eine gerechte Verteilung von Ressourcen und Rechten sicherzustellen. 

  

4.7 Liturgische Formulare, Dekolonisierung der Liturgie 

Es wird empfohlen, liturgische Texte, Gebete und Feiern im kirchlichen 
Kontext anhand dekolonialer Kriterien zu überprüfen und zu überarbeiten. 
Ziel ist es, koloniale Narrative zu dekonstruieren, Raum für marginalisierte 
Stimmen zu schaffen und keinen eurozentrischen Blick zu reproduzieren. 
Das Einbeziehen von kulturell und religiös vielfältigen Elementen soll die 
liturgische Praxis bereichern und inklusiven Ausdruck fördern. 

  

4.8 Kooperative Erinnerungsarbeit 

Die EMW sollte gemeinsam mit Partnern innovative Formate der 
Erinnerungsarbeit entwickeln, bei denen Geschichten, Objekte und Artefakte 
im Mittelpunkt stehen. Das Storytelling kann durch multimediale Formate, 
Ausstellungen, Workshops und Gesprächskreise erfolgen, um Erinnerung 
lebendig zu machen, Identitäten zu stärken und gegenseitiges Verständnis 
zu fördern. 

  

4.9 Kooperative Provenienzforschung 

Ein weiterer Schritt ist die enge Zusammenarbeit zwischen kirchlichen und 
wissenschaftlichen Partnerinstitutionen bei der Erforschung der Herkunft 
und Bedeutung von Sammlungsstücken. Ziel ist es, kontextbezogene, 
nachvollziehbare Erklärungen für die Artefakte zu entwickeln, individuelle 
Geschichte(n) sichtbar zu machen und für mögliche Restitutionen 
Aufklärungsarbeit zu leisten. Dabei sollen die Betroffenen und 
Herkunftsgesellschaften aktiv in den Forschungsprozess eingebunden 
werden, um eine gerechte und inklusive Praxis zu gewährleisten. 

 



 

5. Praktische Hinweise und Kontakte 
 
Im Folgenden werden exemplarisch Beratungs- und Kontaktmöglichkeiten 
sowie Beispiele genannt. Die Liste erhebt keinen Anspruch auf 
Vollständigkeit. 
 

5.1. Beratungsstellen und Kooperationspartner für 
Provenienzforschung und Restitution 
Deutsches Zentrum für Kulturgutverluste (DZK)  
https://kulturgutverluste.de/ 
kontakt@kulturgutverluste.de, Humboldtstr. 12, 39112 Magdeburg, Tel: 
0391/7277630 (Möglichkeit kurz- und langfristiger Projektförderung) 
 
Im Bereich “Kultur- und Sammlungsgut aus kolonialen Kontexten” finden 
sich neben Informationen zu kurz- und langfristiger Projektförderung und 
den dazu nötigen Anträgen auch Beispiele von Rückgaben sowie Materialien 
zum Thema zum Downloaden. Dazu zählt z.B. der für Sammlungsgut in den 
ehemaligen Missionsgesellschaften in Deutschland informative Band vn Jan 
Hüsgen, Missionary Societies and Religious Orders in German Colonies and 
Their Contribution to Ethnographic Collections, 2025 
(https://doi.org/10.25360/01-2025-00046) 
Zum DZK gehört auch die Forschungsdatenbank Proveana, die u.a. 
Ergebnisse bisheriger Forschungsprojekte darstellt 
(https://www.proveana.de/de/start)  
 
 
Deutscher Museumsbund 
www.museumsbund.de 
Der Museumsbund hat zum Thema zwei wichtige Leitfäden erstellt: 

- Leitfaden zum Umgang mit Sammlungsgut aus kolonialen Kontexten 
(2021 in Deutsch, Englisch und Französisch) 
https://www.museumsbund.de/wp-content/uploads/2021/03/mb-
leitfanden-web-210228-02.pdf 

- Leitfaden zum Umgang mit menschlichen Überresten in Museen und 
Sammlungen (2021 in Deutsch, Englisch und Französisch) 
https://www.museumsbund.de/publikationen/umgang-mit-
menschlichen-ueberresten-in-museen-und-sammlungen/ 

 
Kompetenzstelle DeKolonisierung am Stadtmuseum Berlin 
 https://www.stadtmuseum.de/kompetenzstelle-dekolonisierung 
 
CERES, Bochum 
Forschungsschwerpunkt Missionssammlungen 
https://ceres.rub.de/de/forschung/projekte/missionssammlungen/ 
 
Auswärtiges Amt  
https://www.auswaertiges-amt.de/de/aussenpolitik/kultur-und-
gesellschaft/07-kulturgueter 
 
Beauftragter der Bundesregierung für Kultur und Medien 
https://kulturstaatsminister.de/# 
 

https://doi.org/10.25360/01-2025-00046
https://www.museumsbund.de/
https://www.museumsbund.de/wp-content/uploads/2021/03/mb-leitfanden-web-210228-02.pdf
https://www.museumsbund.de/wp-content/uploads/2021/03/mb-leitfanden-web-210228-02.pdf
https://ceres.rub.de/de/forschung/projekte/missionssammlungen/


 

5.2. Beispiele von Aufarbeitung und Restitution im Rahmen von 
Dekolonisierungsstrategien in Missionswerken 
Den meisten Partnerschafts- und Entwicklungswerken, die aus 
Missionswerken hervorgegangen sind, ist heute bewusst, dass ein kritischer 
Blick auf die eigene koloniale Verflechtungsgeschichte wichtig und deren 
Aufarbeitung zur eigenen Glaubwürdigkeit beiträgt. Im Folgenden eine 
Auswahl, die keinen Anspruch auf Vollständigkeit enthält. Nachfragen bei 
einzelnen Werken lohnen sich:   

• Leipziger Missionswerk, „glaubwürdig? Mission postkolonial“, 
https://www.leipziger-missionswerk.de  

• Sammlung des Ordens der Oblaten der Unbefleckten Jungfrau Maria, 
https://www.oblaten.org 

• Sammlung der Pallottinerinnen in Limburg, 
https://www.pallottiner.org (Projekt mit dem Deutschen Zentrum für 
Kulturgutverluste 2023/2024) 

• Projekt der Universität Bonn mit dem Haus der Völker und Kulturen 
der SVD in Sankt Augustin 

• Herrnhuter Missionshilfe, https://voelkerkunde-herrnhut.de 
• Berliner Missionswerk: Mission: Reflexion. Basiskonzept der 

Neukonzeption der Ausstellung des Berliner Missionswerks, Berlin 
2022, https://www.berliner-missionswerk.de. 

• Ökumenewerk der Nordkirche, https://www.nordkirche.de: 
„Entkolonisiert Euch! Episteme des Globalen Südens 

• Vereinte Evangelische Mission, https://www.vemission.org/ueber-
uns/unsere-themen/mission-kolonialismus# 

 

5.3. Säkulare museale Dekolonisierungskonzepte 
Den meisten Museen ist inzwischen bewusst, dass ein genauer Blick auf die 
eigene Sammlung nötig ist und die Frage gestellt werden muss, unter 
welchen Umständen die Gegenstände an das jeweilige Museum kamen. In 
Bezug auf den kolonialen Kontext sind es nicht nur ethnologische Museen, 
die sich hier der Provenienzforschung und der Frage der Dekolonialisierung 
stellen müssen. Im Folgenden findet sich eine Auswahl von Museen, an 
denen solche Projekte stattgefunden haben. 

• Brücke Museum, Berlin, https://www.bruecke-museum.de/de/ 
• Deutsches Technikmuseum, Berlin, https://technikmuseum.berlin/ 
• Ethnologisches Museum, Berlin, https://www.smb.museum/museen-

einrichtungen/ethnologisches-museum/home/; 
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-
museum/sammeln-forschen/provenienzforschung-im-humboldt-
forum/ 

• Museum Grassi für Völkerkunde, Leipzig, https://grassi-
voelkerkunde.skd.museum 

• Linden-Museum, Stuttgart, https://lindenmuseum.de/ 
• Museum am Rothenbaum, Hamburg, https://markk-

hamburg.de/category/koloniales_erbe 
Museum Fünf Kontinente, München, https://www.museum-fuenf-
kontinente.de/ 

• Museum für Völkerkunde Dresden, https://voelkerkunde-
dresden.skd.museum/ 

https://www.bruecke-museum.de/de/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/home/
https://www.smb.museum/museen-einrichtungen/ethnologisches-museum/home/
https://grassi-voelkerkunde.skd.museum/
https://grassi-voelkerkunde.skd.museum/
https://lindenmuseum.de/
https://markk-hamburg.de/category/koloniales_erbe
https://markk-hamburg.de/category/koloniales_erbe
https://www.museum-fuenf-kontinente.de/
https://www.museum-fuenf-kontinente.de/


 

• Postkoloniale Provenienzforschung Niedersachsen PAESE 
(Zusammenschluss von 5 Museen in Niedersachsen), 
https://www.postcolonial-provenance-research.com/ 

• Rautenstrauch-Joest-Museum Kulturen der Welt, Köln, 
https://rautenstrauch-joest-museum.de/Startseite 

• Sammlung Kulturen der Welt, Lübeck, https://skw.die-luebecker-
museen.de/ 

• Übersee-Museum Bremen, https://www.uebersee-museum.de/ 
• Weltkulturen-Museum, Frankfurt a.M., 

https://www.weltkulturenmuseum.de/ 
 

5.4. Kooperation mit lokalen und regionalen 
Dekolonisierungsinitiativen 

Hier sei als Beispiel „Decolonize Berlin: Aktionsprogramm für das Land 
Berlin“ genannt; stichwortartig werden hier Facetten dieser Initiative 
vorgestellt:  
• Bildung und Wissenschaft: Schluss mit der Marginalisierung des 

Wissens ehemals kolonialisierter Menschen; Recht auf rassismus- 
und diskriminisierungsfreie Bildung; Machtkritische (Aus-) Bildung 
stärken; Diversifizierungsprozesse in Institutionen stärker 
vorantreiben. 

• Kunst und Kultur: Dekolonisierungsprozesse stärker vorantreiben; 
Rückführung von kolonialen Raubgütern; Einbeziehung und Stärkung 
afrodiasporischer, Schwarzer und afrikanischer Akteur*innen. 

• Erinnerung und Erzählung – Öffentlicher Raum und Stadtgesellschaft: 
Perspektiven der ehemals Kolonisierten in Erinnerungskultur 
verankern; Antikolonialen Widerstand darstellen; Politisch Teilhabe 
aller Menschen ermöglichen. 

• Internationale Zusammenarbeit: Zwischenstaatliche/internationale 
Hierarchien und Abhängigkeiten auf politischer und wirtschaftlicher 
Ebene aufbrechen; Migrantische und afrikanische Akteur*innen 
vorrangig fördern; Städtepartnerschaften dekolonisieren. 

 

5.5. Spirituell-liturgischer Umgang mit kolonialen Verstrickungen 
Für den spirituell-liturgischen Umgang mit den kolonialen Verstrickungen 
ergeben sich zum Beispiel folgende Möglichkeiten: 

• Rising from the Ashes (Gathering im Haus der Kulturen der Welt 
Berlin/2025): 1. Würdigung aller Kräfte und Personen, die einen 
positiven Einfluss auf uns haben in Geschichte und Gegenwart; 2. 
Symbolisches Ausgraben der Spuren der kolonialen 
Gewaltgeschichte und der Knochen ihrer Opfer; 3. Symbolische 
Austreibung der kolonialen Dämonenwesen und -kräfte; 4. 
Symbolisches Reparieren/Vernähen der Zerstörungen/Risse; 5. 
Benennen der Dynamiken und Ursachen von Kolonialismus, Neo- und 
Postkolonialismus. 

• Lavagem (offizieller Feiertag in Bahia/Brasilien und liturgische Praxis 
in Berlin): Symbolisches Reinigen von Kirchenstufen durch 
afrobrasilianisch-schamanistische Candomblé-Gemeinschaften als 
Protest und Befreiung von rassistischen Umgangsformen der 
Kirchen. 

https://www.uebersee-museum.de/
https://www.weltkulturenmuseum.de/


 

• Christliche Bußriten: Wie können diese gestaltet werden, sei es in 
Kooperation mit Diasporamigrationsgemeinden oder bei 
zwischenkirchlichen ökumenischen Partner- und Mitgliedertreffen?  

• Interreligiöse spirituelle Formen: Teilen der jeweiligen Verstrickungen 
in koloniale Strukturen und Gewaltgeschichten; Gedenken der Opfer 
und Erinnern des Widerstands; Transformation/Umkehrerklärung; 
Bitte um Vergebung; Erinnern an religiöse Verheißungen und 
Hoffnungen auf Veränderung, Gerechtigkeit und Frieden. 
 

6. Literaturhinweise und Medien 
 
6.1 Bücher, Schriften, Dokumente 

• Decolonize Berlin (Hg.), Was weiß denn ich? Erziehung, Bildung und 
Bildungsinstitutionen in antikolonialer Kritik. Drei Gutachten, Berlin 
2022. 

• Decolonize Berlin (Hg.), Wirtschaftspolitik neu denken: Schritte zur 
Dekolonisierung, Berlin 2024. 

• Bonaventure Soh Bejeng Nidkung (Hg.), Forgive us our trespasses. 
Vergib uns unsere Schuld. Von (un)wirklichen Grenzen, (Un)Moral und 
anderen Überschreitungen, Berlin 2024. 

• Brücke-Museum/Stiftung Deutsches Technikmuseum Berlin/Stiftung 
Stadtmuseum Berlin, Daniela Bystron/Anne Fäser (Hg.), Das Museum 
dekolonisieren? Kolonialität und museale Praxis in Berlin, Bielefeld 
2022.  

• Horst Gründer/Hermann Hiery (Hg.), Die Deutschen und ihre Kolonien, 
Berlin 2018. 

• Heike Jakubeit, Dekolonisieren – eine Aufgabe von Missionswerken 
als Erinnerungsgemeinschaften, in: Mission, Kolonialismus, 
Partnerschaft. Beiträge zu einer postkolonialen Relektüre, 
Missionsakademie an der Universität Hamburg, Hamburg 2022, 131-
142. 

• Missionsakademie an der Universität Hamburg (Hg.), Mission, 
Kolonialismus, Partnerschaft. Beiträge zu einer postkolonialen 
Relektüre, Hamburg 2022 (digital unter www.missionsakademie.de: 
TIMA 20) 

• Deutsches Historisches Museum (Hg.), Deutscher Kolonialismus, 
Berlin 2019. 

• ÖRK (Hg.); TTL: Together towards life: Mission and Evangelism in 
changing Landscapes 2013, 
https://www.oikoumene.org/resources/documents/together-
towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes 
(deutsch: 
https://www.oikoumene.org/de/resources/documents/together-
towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes) 

• Ebene Philippo/Hapman Suy Lan/Ofuatey-Alazand Nadja (Hg.), 
Koloniale Gespenster -Widerständige Geister. Kirche, Kolonialismus 
und danach, Berlin 2022 (Begleitschrift zu Ausstellung über Beteiligte 
an kolonialen Konflikten und deren postkolonialer Präsentation) 

• Martin Radermacher, Das Museum als Kontaktzone. 
Missionssammlungen im Fokus religionswissenschaftlicher 

https://www.oikoumene.org/resources/documents/together-towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes
https://www.oikoumene.org/resources/documents/together-towards-life-mission-and-evangelism-in-changing-landscapes


 

Forschung, in: Patrick Felix Krüger & Martin Radermacher, 
Missionsgeschichtliche Sammlungen heute, Bielefeld 2024, 35-49. 

• Berliner Entwicklungspolitischer Ratschlag (Hg.), Mainstreaming 
Decolonize! Koloniale Kontinuitäten in der Entwicklungspolitik, Berlin 
2022. 

• Berliner Entwicklungspolitischer Ratschlag (Hg.), Checklisten für eine 
rassismuskritische entwicklungspolitische Öffentlichkeitsarbeit, 
Berlin 2021. 

• Felwine Sarr/Bénédicte Savoy, Zurückgeben. Über die Restitution 
afrikanischer Kulturgüter, Berlin 2021 

• Interkulturelle Theologie/ZMiss 1/2025: Restitution matters. Museale 
Kulturgüter in dekolonialen und interdisziplinären Perspektiven), 
Leipzig 2025 

• Charlotte Wiedemann, Den Schmerz der anderen begreifen. 
Holocaust und Weltgedächtnis, Berlin 2022, 2. Auflage (Reflexion über 
Zusammenhang des Gedenkens an Holocaust und Kolonialismus 
sowie Umgang mit gegenwärtigen globalen Konflikten) 

 

6.2 Film 
• Das leere Grab (Relevanz von Human Remains für Gemeinschaften 

am Beispiel des nach Europa verschleppten Kopfes eines 
tansanischen Kolonialopfers); Film von Agnes Lisa Wegner/Cece 
Mlay, https://www.zdf.de/dokus/das-leere-grab-movie 100.  

  
 

Anhang: Begriffsklärungen 
 
Dekolonisierung und Postkolonialismus 
In historischer Perspektive bezeichnet D. den Prozess der Unabhängigkeit 
und Entlassung vormals kolonisierter Gebiete in (national-)staatliche 
Unabhängigkeit. Dieser Prozess bezeichnet jedoch keinen definitiven 
Endpunkt, vielmehr wird d D. als Teil bzw. Fortsetzung der weiterlaufenden 
Geschichte des europäischen Kolonialismus bis in die Gegenwart verstanden 
(im Sinne einer „Vergangenheit, die nicht vergeht“[2]). Daher müssen die aus 
dem Kolonialismus resultierenden Machtverhältnisse, die bis heute 
fortwirken, identifiziert und abgebaut werden. 
In erinnerungspolitischer Perspektive bezeichnet D. in den gegenwärtigen 
gesellschaftlichen Zusammenhängen eine soziale Bewegung, die die 
Forderung nach der (a) bewussten kritischen Aufarbeitung der Geschichte 
des europäischen Kolonialismus (und der Mission), hier speziell der 
kolonialen Geschichte Deutschlands (neu) stellt und (b) den Prozess der 
aktiven Gestaltung einer neuen Erinnerungskultur, die nicht einseitig 
Geschichte aus der Sicht der Kolonialmächte erinnert, sondern 
(rassismus-)kritisch die darin wirkenden hegemonialen 
Repräsentationsstrukturen kollektiver Erinnerung aufbricht, die Opfer 
kolonialer Gewalt bzw. deren Nachfahren aktiv miteinbezieht und sich auch 
für migrantische Perspektiven öffnet. Daraus ergibt sich konsequenterweise, 
dass eine solche Erinnerungskultur als Praxis notwendig transnational, 
interkulturell und rassismuskritisch angelegt ist und sowohl das historische 
Erbe als auch die Erinnerungspraxis als gemeinsames bzw. geteiltes 
Anliegen begriffen wird. 

https://euc-word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?ui=de-DE&rs=de-DE&wopisrc=https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%2Fpersonal%2Fstephan_twardowski_th-reutlingen_de%2F_vti_bin%2Fwopi.ashx%2Ffiles%2F360124d8136442b79b036a800d0953bd&wdenableroaming=1&mscc=0&wdodb=1&hid=88B4B0A1-50B8-D000-5E07-CFA88CC18B57.0&uih=sharepointcom&wdlcid=de-DE&jsapi=1&jsapiver=v2&corrid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&usid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&newsession=1&sftc=1&uihit=docaspx&muv=1&ats=PairwiseBroker&cac=1&sams=1&mtf=1&sfp=1&sdp=1&hch=1&hwfh=1&dchat=1&sc=%7B%22pmo%22%3A%22https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%22%2C%22pmshare%22%3Atrue%7D&ctp=LeastProtected&rct=Normal&wdorigin=ItemsView&wdhostclicktime=1752231031094&afdflight=81&csc=1&csiro=1&instantedit=1&wopicomplete=1&wdredirectionreason=Unified_SingleFlush#_ftn2


 

In erkenntnistheoretischer Perspektive bezeichnet D. einen Denkansatz , der 
bewusst versucht, den europäischen Einfluss auf die grundlegende 
Konfiguration des Denkens kritisch zu hinterfragen und Selbst- 
/Welterkenntnis auf andere, ggf. kulturell geprägte Epistemologien 
anzuerkennen und einzubeziehen. Die „Dekolonisierung des 
Wissens“ umfasst dabei die Öffnung von Wissenssystemen und 
Bildungsinstitutionen für nicht-europäische Formen des Wissens und der 
Erkenntnis und der aus ihnen resultierenden kulturellen Praktiken. (…)  
 
[1] Vgl. María do Mar Castro Varela / Nikita Dhawan, Postkoloniale Theorie. Eine kritische 
Einführung, Bielefeld: transcript Verlag 32020, 28-47. 
[2] Auf Frz. „un passé qui ne passe pas“, auf dt. wohl ursprünglich von E. Nolte, bezogen auf 
den Nationalsozialismus (FAZ, 06.06.1986), von H. Fischer-Tiné angewendet auf den 
Kolonialismus (vgl. ders., Dekolonisation im 20. Jahrhundert, BpB, 
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-
globalgeschichte/219139/dekolonisation-im-20-jahrhundert/ . 
 
Deutschland als postmigrantische Gesellschaft 
Naika Foroutan beschreibt die heutigen Aushandlungsprozesse als Kern der 
„postmigrantischen Gesellschaft“. Hinter dem Begriff „Migration“ werden im 
Einwanderungsland Deutschland die heutigen strukturellen, sozialen, 
kulturellen und identitären Kämpfe um Anerkennung ausgefochten. „Der 
Kernkonflikt in postmigrantischen Gesellschaften dreht sich nur an der 
Oberfläche um Migration – tatsächlich ist der Konflikt jedoch angetrieben 
von der Aushandlung und Anerkennung von Gleichheit als zentralem 
Versprechen moderner Demokratien, die sich auf Pluralität und Parität als 
Grundsatz berufen.“ Es geht in einer postmigrantischen Perspektive darum, 
ein Pluralität anerkennendes, sinnstiftendes Narrativ zu entwickeln, das 
„sich dem Versprechen der Gerechtigkeit zuwendet“ und als 
gesamtgesellschaftliches Ziel Integration für alle – die gleichberechtigte 
Gesellschaft – formuliert (vgl. Foroutan, 223-227). 
 
Provenienz und Restitution 
„Restitution ist die Rückgabe von Objekten an Personen, Gemeinschaften 
oder Institutionen. Für ethnologische Museen bedeutet das u.a. die Rückgabe 
identitätsstiftender, kultureller oder sakraler Gegenstände, die im kolonialen 
Kontext erworben, unter ungleichen Machtverhältnissen angeeignet oder 
geraubt wurden, an die Herkunftsgesellschaften. Dies erfolgt in der Regel 
nach einer systematischen Provenienzforschung und wird gemeinsam mit 
der jeweiligen Herkunftsgemeinschaft vorbereitet und 
durchgeführt.“ (Definition des Grassi Museums für Völkerkunde Leipzig) 
 
Critical Whiteness/Rassismus 
Zur Geschichte und prägenden Wirklichkeit des Kolonialismus gehört, dass 
das Weißsein („whiteness“) von Menschen in sogenannten westlichen und 
kolonialen Kontexten in der Regel als „normal, durchschnittlich, alltäglich 
und – zumindest diskursiv – unsichtbar“ betrachtet wird. „Seine Präsenz 
artikuliert sich über Abwesenheit: Whiteness kann immer dann 
vorausgesetzt werden, wenn es nicht benannt wird. Die Bezeichnung ist 
überflüssig, denn jeder Mensch ist Weiß, es sei denn, er wird explizit und 
nachdrücklich als nicht-Weiß ausgewiesen. Whiteness hat vermeintlich 
keinen spezifischen Inhalt, markiert eine Leerstelle und kann – wenn 
überhaupt – nur negativ über das definiert werden, was es nicht ist: nicht 
deviant, nicht exotisch, nicht bemerkenswert.“ 

https://euc-word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?ui=de-DE&rs=de-DE&wopisrc=https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%2Fpersonal%2Fstephan_twardowski_th-reutlingen_de%2F_vti_bin%2Fwopi.ashx%2Ffiles%2F360124d8136442b79b036a800d0953bd&wdenableroaming=1&mscc=0&wdodb=1&hid=88B4B0A1-50B8-D000-5E07-CFA88CC18B57.0&uih=sharepointcom&wdlcid=de-DE&jsapi=1&jsapiver=v2&corrid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&usid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&newsession=1&sftc=1&uihit=docaspx&muv=1&ats=PairwiseBroker&cac=1&sams=1&mtf=1&sfp=1&sdp=1&hch=1&hwfh=1&dchat=1&sc=%7B%22pmo%22%3A%22https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%22%2C%22pmshare%22%3Atrue%7D&ctp=LeastProtected&rct=Normal&wdorigin=ItemsView&wdhostclicktime=1752231031094&afdflight=81&csc=1&csiro=1&instantedit=1&wopicomplete=1&wdredirectionreason=Unified_SingleFlush#_ftnref1
https://euc-word-edit.officeapps.live.com/we/wordeditorframe.aspx?ui=de-DE&rs=de-DE&wopisrc=https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%2Fpersonal%2Fstephan_twardowski_th-reutlingen_de%2F_vti_bin%2Fwopi.ashx%2Ffiles%2F360124d8136442b79b036a800d0953bd&wdenableroaming=1&mscc=0&wdodb=1&hid=88B4B0A1-50B8-D000-5E07-CFA88CC18B57.0&uih=sharepointcom&wdlcid=de-DE&jsapi=1&jsapiver=v2&corrid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&usid=3dff18e1-0357-b1b1-9ed6-50f5a20f837e&newsession=1&sftc=1&uihit=docaspx&muv=1&ats=PairwiseBroker&cac=1&sams=1&mtf=1&sfp=1&sdp=1&hch=1&hwfh=1&dchat=1&sc=%7B%22pmo%22%3A%22https%3A%2F%2Fthrt-my.sharepoint.com%22%2C%22pmshare%22%3Atrue%7D&ctp=LeastProtected&rct=Normal&wdorigin=ItemsView&wdhostclicktime=1752231031094&afdflight=81&csc=1&csiro=1&instantedit=1&wopicomplete=1&wdredirectionreason=Unified_SingleFlush#_ftnref2
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/219139/dekolonisation-im-20-jahrhundert/
https://www.bpb.de/themen/kolonialismus-imperialismus/postkolonialismus-und-globalgeschichte/219139/dekolonisation-im-20-jahrhundert/


 

Die vor allem im angloamerikanischen Raum entwickelte Wissenschaft der 
„Critical Whitness Studies“ setzt sich kritisch mit der konstruierten 
Normativität von „Weißsein“ und ihren anthropologischen, 
gesellschaftlichen, politischen und globalen Folgen auseinander. Sie steht in 
engem Zusammenhang mit kritischer Rassismusforschung und 
Dekolonisierungsforschung. Die Auseinandersetzung und Dekonstruktion 
von „Weißsein“ kann als ein zentraler Aspekt gegenwärtiger 
Rassismusforschung und Dekolonialisierungsprozesse betrachtet werden. 

 

 

Hamburg, 19.12.2025 

 


